PROCESSUS



PROCESSUS

Introduction au surmodernisme

ARTHUR BITSCH
contact@arthurbitsch.com



TABLE DES MATIERES

AVANE-PIOPOS ©eeeniiieeiiieeiieeeiieeeitee et et esite e st e sareeesaree s 4
INtrodUCtiON ......cooiiiiiiiiiieiiie e 7
L L ArtiSte o 11
L. LEtre artiSte ...vvvveeeeeuieeeeeeiireeeeeeieee e e 12
2. Le devenir artiSte ..........coeevvveeeeeiuieeeeeeieee e e 17
3. Darchétype artiste ........occuvevueeeiienieeiieieeieeree e 20
4. COrPS € SPIIL .vveeneieeniieriieeieeeiie et eeeiee et et eseee e 23
IL DINdiVIAU .o 26
L. Un @it du teMPS ..eeeevieeieeiieiieeieeiie e 27
2. Conscient / INCONSCIENt ........cc.oeeeievuveeeeeiiieeeeciree e 29
3. IndividualiSme Sacré ...........cccovveieeviveeeeiinieeeeeieee e, 34
IT1. COSMOIOZIC ...t 38
L CYCIES ettt 39
2. Inversion des valeurs et éternel retour ..............cceeeeenneee.. 40
3. Cosmogonie de I’individu sacre ..........cccceeevvevveviiennenne 42
4. Cycle COMPIEXE ...oovvvieiieeiieiieeiieiieeee e 46
IV. OPErativite .......ccueeviieiieeiieiieeteee e 52
1. Métaphysique du processus de création ....................... 53
2. Processus de Création ............ccceeeevvveeeeeciveeeeeecneeeeeennen. 55
3. Sacrifice, inversion des valeurs et accélération ............ 59
V. SUrMOdErniSmME ........ccvvveeeecrreeeeeeiieeeeeeieee e e 63
1. Dartiste et le monde postmoderne .............ccoeeveevveennenne 64
2. ACCEIEratioNNISINE .........ceevvveeeeeiireeeeeeiireeeeeerreeeeeeneeeennn 67
3. SYNCTELISMNE ..ot 70
4. SUrmoderniSMe ............ccceveeeeeiveeeeeeieieeeeeieeeeeeireeeeenns 72

5. LartiSte tOTAL ..oeeeeeeeeeieeeeeeeeee e 76



Avant-propos

N’ai-je seulement jamais voulu étre designer ?

Non, je veux étre artiste. Il me faut, avant d’étre designer, €tre un artiste accompli et le
philosophe de ma propre pensée.

L’objectif n’était-il pas, a la base, d’étre designer afin de devenir ensuite artiste ?

Cela était motivé par I’appat du gain et non par une véritable quéte initiatique.

Ai-je le besoin d’aider les gens a améliorer leur sort en achetant des produits qu’ils jette-
ront apres utilisation ?

Non, le besoin des autres m’importe peu. Ce que je veux, c’est créer pour la création. Je
veux créer pour moi et ainsi me développer comme individu.

Lors de la conceptualisation de cet essai, j’étais encore dans une phase de transition, celle
du designer sentant les limitations de son médium. Je ressentais alors la nécessité impé-
rieuse de me rattacher a I’art. Ce tiraillement entre 1’art et le design a sans doute été ce qui
a enclenché le besoin de définir et de structurer ma pensée afin, par 1I’écriture, de découvrir
ma réelle vocation.

Il est vrai que la différence définie habituellement entre le design et I’art est celle de sa des-
tination. L’art est totalement intrinséque, alors que le design applique les découvertes faites
par la créativité et sa nature expérimentale a des objets ou services destinés a autrui. L’art
est regardé par les gens, mais il n’est pas fait pour eux, ils ne sont que les spectateurs d’un
travail intellectuel et créatif. La théorie du «regardeur» met cependant en confrontation
cette logique de séparation entre le design et I’art. Ainsi, les frontieres deviennent assez
floues, mais il est certain qu’il me fallait répondre a ces questions.

On peut prendre I’exemple actuel du collectible design, qui récupére désormais tous les
codes de I’art et des galeries. Ces objets de design sont créés plus pour leur concept ou leur
esthétique que pour leur utilité premicre. Il y a ici, je pense, la représentation des limites
de la consommation de masse. Ainsi, nous devons maintenant créer des objets comme des
ceuvres d’art pour pouvoir les différencier de tout ce qui a déja été créé. La plus-value de
ces objets tient justement en leur caractére d’ceuvre d’art. Ils ne sont plus de simples objets
usuels. Et, au final, nous pouvons revenir a Duchamp, qui le premier exposa des objets en
tant qu’ceuvres avec ses fameux ready-mades.

Le design, a proprement parler, tient son origine dans le développement de la consomma-
tion de masse a partir de I’Exposition universelle du Crystal Palace et ce jusqu’a la fonda-
tion du Bauhaus. Il est aussi un mouvement plus «artisanal » soutenu par William Morris.
Sa définition ne peut étre figée : a I’image de son époque, le design est multiforme. Tendant



vers une industrie de masse, mais aussi vers une discipline artisanale, je pense aujourd’hui
qu’il doit étre considéré comme un art a part enticre.

Ou plutdt comme un médium a part entiere de I’artiste. Effectivement, la modernité ayant
banalisé les objets du quotidien a une échelle encore jamais vue, il est important de consi-
dérer ces objets comme de potentiels moyens d’expression. Le design, dans son ensemble,
est I’'un des domaines de la création se rapprochant le plus de I’homme moderne. Ainsi,
c’est a artiste de rendre a I’objet une ame artistique et donc de le transformer en véritable
artefact. Les messages cachés dans ces objets seront les clefs de compréhension de notre
civilisation pour celles a venir.

Au-dela de ces considérations archéologiques, il m’est apparu que le design, au final, était
un médium plus qu’une discipline. Ce médium me semble étre I’un des médiums les plus
en phase avec nos contemporains, et donc un moyen de diffusion efficace d’une pensée
artistique. Dans la logique de I’expression artistique, il est maintenant temps de considérer
le designer comme un artiste. Un bon artiste ou un mauvais artiste, cela reste a prouver,
et seul un artiste total, utilisant tel ou tel médium selon son efficacité conceptuelle et en le
choisissant avec pertinence, serait un bon artiste.

J’avais donc entamé une fuite en avant vers un design trop classique, trop vénal. Cela, en
laissant de coté mon objectif premier : celui d’étre artiste. Etre artiste, dans sa compréhen-
sion la plus globale.

L’art n’est pas un moyen de vivre, il est la vie.

Ce livre est donc la résultante d’une longue maturation sur le statut réel de I’artiste. En
partant de questionnements sur ma propre pratique, j’ai compris que j’€tais artiste et non
pas simplement designer. Le choix d’écrire a d’ailleurs été possible par cette prise de
conscience qu’en tant qu’artiste, je n’avais nul besoin de me réduire a un seul moyen d’ex-
pression. Cet essai est donc €crit par un artiste exercant actuellement. Il est écrit comme un
voyage profond au sein de la pensée d’un créateur cherchant a produire une ceuvre devant
ouvrir son esprit vis-a-vis de ce qu’est I’artiste, et plus encore, son devenir. Pour I’écriture
de ce livre, je suis parti avant tout d’une étude introspective de mon processus interne lors
de I’apparition et la création d’une ceuvre. A partir de ces sensations personnelles, je tente
ici de les rationaliser et d’en rendre compte. Ce travail est a la fois un travail de création a
part entiere et une tentative de compréhension du processus cognitif de création. C’est une
expérimentation de la psyché en tant qu’entité modelable. Ici, les travaux de la psycholo-
gie, et notamment ceux de Jung sur I’inconscient, seront primordiaux.

Ce livre s’accompagne également de références essentielles et qui ont formé les concepts
que nous explorerons plus loin. Nietzsche, d’abord, qui structure ma pensée depuis de
nombreuses années par ses logiques du surhomme, de I’éternel retour, de I’inversion des
valeurs. Mais aussi René Guénon pour sa vision des cycles complexes, Aldous Huxley



pour celle de la perception, Duchamp en tant que figure fondatrice de I’art contemporain,
Le Corbusier comme pur moderniste, Hegel pour son introduction a I’esthétique, ou encore
Marinetti le futuriste. De nombreuses citations accompagneront la lecture afin d’ancrer cet
écrit dans la sphere des penseurs de 1’art, de la philosophie, de la psychologie et jusqu’a
la métaphysique. Ce livre, cependant, n’est pas 1’écrit d’un académicien ou d’un universi-
taire, mais celui d’un créateur actif, essayant de rendre compte des mécanismes internes au
processus de création. Cet essai est avant tout une introspection, une auto-psychanalyse.

L’¢écriture a été choisie comme le moyen le plus simple a mettre en place afin de définir ma
pensée. Elle ne nécessite pas d’atelier, un ordinateur tout au plus. Contrairement a la pro-
duction d’artefacts, objets de design ou bien peinture et sculpture, qui, eux, nécessitent de
I’espace, des machines, de la logistique. Je fais ici, par cet essai, une transition nécessaire
du médium design vers le médium écrit. En tant qu’artiste pluridisciplinaire, je me devais
d’adapter les moyens d’expression utilisés aux impératifs dictés par mon inconscient afin
de pouvoir transfigurer ma pratique. Ainsi, cela sera peut-étre ressenti lors de la lecture,
I’essai est composé de fragments de pensées récoltés initialement sous forme de notes.
Ces fragments se sont majoritairement couchés sur le papier dans une sorte de processus
d’écriture automatique. Mon travail a été de trouver le lien entre ces fulgurances et de les
structurer dans une pensée cohérente.

Cet ouvrage est ainsi la représentation d’un changement immanent et définitif vers ’artiste
total, la représentation d’un mouvement immuable vers I’expérimentation de 1’étre. Par
I’écriture de ce livre, je fais acte de ma transfiguration vers 1’étre artiste et I’accélération
afin d’épouser pleinement le courant du millénaire. Ce mouvement que je pressentais était
déja incarné dans certaines de mes ceuvres. Il me fallait I’exprimer avec des mots. Main-
tenant, ma vision est plus claire et avisée. Et déja, de nouvelles idées germent dans mon
esprit.



INTRODUCTION



Il me faut, afin d’ouvrir les portes de cet essai, détailler un minimum les idées et concepts
que je vais présenter tout au long de cet ouvrage. Pour ce faire, nous devrons explorer, dans
cette introduction, plusieurs questions générales sur I’art. Cela afin d’¢largir notre champ
de réflexion et pouvoir définir certaines compréhensions de base sur le sujet. Je souhaite
donc commencer ici par faire un état de ’art du siecle dernier et de celui a venir.

La révolution compléte et totale du début du XXe¢ siécle, qui fut en réalité une évolution de
I’art accélérée a partir de I’impressionnisme et jusqu’au modernisme, puis au dada et au
surréalisme, a radicalement bouleversé le monde de 1’art en Occident. Nous pouvons aussi
affirmer que «I’art occidental » est devenu art mondial, évidemment par la mondialisation
qui est apparue et s’est amplifiée durant ce siecle. Il est cependant important de noter que
I’art et ses différents mouvements suivent une évolution a travers les ages, non pas dans
une direction linéaire et vers un progres a chaque fois plus élevé, mais d’une fagon cycli-
que. Ces cycles, de plus ou moins grandes étendues, se répondent a travers le temps, et
I’artiste peut, s’il y arrive, saisir le momentum d’un de ces cycles pour sa création.

Nous pouvons affirmer, par exemple, que la révolution moderne et conceptuelle a pu agir,
d’une part, sur les médiums classiques utilisés alors par nos prédécesseurs. Avec les cu-
bistes, les surréalistes, le minimalisme, I’art conceptuel et tant d’autres mouvements, la
frontiére des médiums a volé en éclats et nous permet maintenant de dire que I’artiste
«artisan» de la peinture et de la sculpture a laissé sa place a un artiste intellectuel et théo-
ricien. Aujourd’hui, 1’artiste peut s’exprimer a travers une variété de médiums qui étaient
jusque-la interdits par les carcans de I’académisme classique. Désormais, ce n’est pas le
médium qui importe, mais bien I’intention de ’artiste.

Or, face a cette ouverture des possibles et au vide qu’elle eut créé, nous pouvons dire
que I’art contemporain se trouve dans une impasse. Bien que, théoriquement, tous les
champs aient été ouverts, nous notons un mécanisme contre-intuitif, mais perceptible : I’art
contemporain semble stagner. Au-dela d’une simple critique de cet état de fait, il faudrait
plutdt se questionner sur les causes du phénoméne. Enoncé plus tot, nous pouvons avancer
ici le terme de cycle. L’art contemporain est effectivement arrivé a un état de stagnation
que 1’on pourrait aussi définir comme une décadence. Ainsi, ce nouvel académisme, qui
connut son acm¢ au milieu du sieécle dernier, est amené a s’effondrer pour laisser place a
un nouveau cycle. Nous sentons aujourd’hui déja les réminiscences de ce cycle régénéré
a travers les créations des nouvelles avant-gardes, certes moins structurées qu’au passé du
fait de I’individualisation profonde de notre société, mais néanmoins largement visibles
esthétiquement dans les nouvelles créations.

De méme, et il semble que cela fut le cas déja durant la révolution moderne, des causalités
technologiques sont arrivées a bouleverser les formes, mais aussi le caractére méme de
I"artiste et ses ceuvres. A I’image de la photographie, qui enterra la figuration a son époque,
nous faisons face a I’apparition d’un monde machine avec I’essor des intelligences artifi-



cielles et des nouveaux outils numériques. Alors que la photographie supprima le besoin
du peintre ou du sculpteur de représenter la «réalité», nous sommes maintenant en pos-
session d’outils pouvant, d’une part, créer un retour a la figuration, mais aussi, et surtout,
provoquer un bouleversement des méthodes de conceptualisation.

Ainsi, que pouvons-nous dire de 1’état de I’art en ce début de deuxiéme millénaire ?

Nous pouvons sentir aujourd’hui les prémices d’un basculement esthétique. On peut, par
exemple, noter un essoufflement des formes et concepts de I’art conceptuel et abstrait.
Nous notons une utilisation de cet art jusqu’a I’imitation pure et simple des ceuvres déja
produites au début de ces mouvements artistiques. Au sein des écoles d’art frangaises, par
exemple, I’enseignement qui prévalait fut un temps, celui des arts classiques, a été rempla-
c¢ depuis bien longtemps par un nouvel académisme : celui de I’art abstrait et conceptuel
dont nous parlions. Certes, cet enseignement permet d’apprendre la révolution esthétique
du siécle dernier, de I’expérimenter, ou plutét de la reproduire. Cela est sans doute for-
mateur pour comprendre le fondement méme de I’art d’aujourd’hui, d’autant plus qu’il
reste incompris par la majorité des non-artistes. Cette disparition du classicisme et de sa
figuration au début du si¢cle dernier, loin d’étre une chose négative en soi, a cependant vu
émerger ce nouvel académisme qui, déja, se voit malmener par des avant-gardes plus ou
moins conscientes.

Concernant un hypothétique retour de cette méme figuration, il est selon moi moins im-
portant et serait plutot une forme de réponse réactionnaire a 1’abstraction et au concept.
Et donc, de ce fait, ne pourra pas avoir la force révolutionnaire inhérente au début d’un
nouveau cycle. De méme, en parlant d’un potentiel retour aux formes classiques de la créa-
tion, le role de I’artiste n’est pas d’étre un artisan et de maitriser un savoir-faire technique.
Le fait de revenir a la peinture ou au dessin classique n’aurait pas de sens, si ce n’est celui
de reproduire les créations du passé. Les critiques réactionnaires de I’art actuel et ceux du
siécle dernier ont simplement, par paresse intellectuelle, décrété que ’art classique était
de facto supérieur a I’art de leur temps, défini par eux-mémes comme décadent. Ceux-la
ne seront pas visés comme lecteurs de ce livre, car leur hauteur de vue se restreint a celle
du passé. Est entendu comme décadent dans cet ouvrage un état de fait détaché de toute
conception esthétique. La décadence est simplement la phase naturelle et terminale d’un
cycle : pure énergie, pur mouvement. Ainsi, notre époque, celle de la postmodernité, est la
phase décadente de la modernité.

Cette société postmoderne, donc, se caractérise par plusieurs phénomenes structurants.
Un phénoméne assez perceptible de notre société est celui de son accélération, notamment
technologique.

Comment concilier ’apparition de nouvelles intelligences capables de créer avec le deve-
nir de Dartiste ? La machine peut exécuter des taches usuellement réalisées par I’homme,
mais est-ce que les robots peuvent réver ?



Cette théorie de 1’accélération ne se contraint pas seulement a la technologie et sera aus-
si développée plus tard. Nous pourrons voir dans quelle mesure utiliser cette énergie du
mouvement pour favoriser la création artistique et I’apparition de nouveaux paradigmes.
Nous aborderons également en quoi cet accélérationnisme est vecteur de modifications
civilisationnelles.

Pour revenir a la postmodernité, nous observons de plus un phénoméne d’atomisation de la
société. Pour I’art, cela se traduit par une multiplicité impressionnante des pratiques. Bien
stir, dans les époques anciennes, I’art au niveau mondial était aussi d’une grande diversité,
mais aujourd’hui, le fait est que le monde de I’art fonctionne dans un enchevétrement réci-
proque des créations du monde entier. Cela crée un sentiment de lissage des particularités
esthétiques de chaque peuple ou ethnie. D’un autre co6té, nous avons une infinité d’indi-
vidus créant a leur maniére propre et se trouvant interconnectés grace au réseau-monde.
Bien que contre-intuitif, notre époque de I’art « occidental », défini maintenant comme art-
monde, est incroyablement diversifiée. Cette diversification est le fait de I’individuation
des étres au sein d’un schéma plus global. Aujourd’hui, ¢’est I’individu qui prime et non
un mouvement, un ordre religieux, une nation, une ethnie. Alors, faut-il parler d’une crise
de la modernité, d’une crise du monde moderne ? Je fais effectivement le postulat que
notre monde moderne arrive a une fin de cycle. Je pense que cette crise est surtout la crise
métaphysique et mystique de notre époque. Nous avons réussi a nous émanciper de Dieu
et des anciennes appartenances, mais ce manque meétaphysique se fait ressentir au sein de
la postmodernité.

Dans ce cadre, le postulat de ce livre est de partir de I’individu afin de recréer une nouvelle
mystique devant compléter notre monde. Je dis « compléter », car je ne suis pas un cri-
tique total de la modernité, bien au contraire. La modernité nous a permis un saut qualitatif
impressionnant, et ceci au prix de nos ames. Il nous est cependant toujours possible de
réinsuffler une ame a ce monde-machine. Les éléments du changement sont maintenant en
place et présagent I’apparition prochaine d’un nouveau cycle artistique.

Avec ces ¢léments en téte concernant notre société postmoderne, nous verrons en quoi
I’artiste est devenu essentiel. Nous nous intéresserons donc plus particulierement a ce que
représente I’archétype artiste, comment son processus de création permet une émancipa-
tion de la machine postmoderne et enfin jusqu’ou cet étre artiste peut nous mener dans un
nouveau cycle de création. Nous développerons ainsi, dans ce livre, plusieurs concepts
clefs, comme celui d’« individualisme sacré » ou encore celui de « surmodernisme ».
Cette ceuvre est ainsi écrite afin de représenter les fondements intrinséques, inconscients
et métaphysiques de I’artiste, afin de nous rapprocher de la transcendance — surpasser
I’homme et devenir le Prométhée porteur de lumicre.

10



[. CARTISTE



1. L’étre artiste

Cet ouvrage ne porte pas sur 1’art en tant que domaine, ni méme sur la simple création
en tant que processus. Le sujet premier de ce livre est 1’ Artiste, ’artiste et son existence au
monde, son impact sur la réalité.

Comme I’écrivait Ernst Gombrich dans son Histoire de [’art :

'« Disons nettement, tout d’abord, qu’a la vérité I’“Art” n’a pas d’existence propre. Il n’y
a que des artistes. »

Cela étant posé, afin d’étre clair sur notre sujet, nous allons cependant citer certains ques-
tionnements globaux afin de placer la figure de I’artiste dans le champ contemporain, de
méme que certains développements chers a notre époque sur I’artiste et son statut. Nous
faisons cela afin d’¢luder certaines suppositions morales et certaines bases de compréhen-
sion sur ’artiste. Nous pourrons ensuite entrer pleinement au ceeur de notre sujet.

Ici, quand nous parlons d’artistes, il faut comprendre : peintre, sculpteur, designer, archi-
tecte, etc., et donc créatifs dans son acception du XXI¢ siecle. Les frontieres de 1’art ayant
été expansées au cours des siécles derniers, il serait intéressant de pouvoir affirmer une
définition mise a jour en réponse a notre époque. Un artiste, dans sa définition contempo-
raine, n’est donc pas seulement cantonné aux médiums classiques que sont la peinture ou
la sculpture. Nous pouvons faire le postulat qu’a présent I’architecte, le pocte, le cinéaste,
le créateur numérique ou encore le designer, entre une multitude d’autres professions, sont
artistes. Ils sont artistes, mais I’inverse n’est peut-&tre pas vrai.

En soi, ce n’est pas tant le métier ou la profession qui fait de nous des artistes ou non. Il
nous faut donc partir du principe que ’architecture, le design et le cinéma soient consi-
dérés comme des médiums, des médiums au méme titre que la peinture et la sculpture.
Pour bien nous faire comprendre, ce que I’on appelle un médium est la toile que va utiliser
I’artiste pour pouvoir s’exprimer. Or, on voit bien, par exemple en prenant le designer pu-
rement industriel, qu’il n’est pas automatiquement artiste. Si sa pratique reste contrainte a
I’application de régles esthétiques ne mettant pas en ceuvre une véritable créativité, alors il
nous serait difficile de lui attribuer ce titre d’artiste. D’un autre c6té, il en serait de méme
si ce dernier restait cantonné a une lecture purement ingénieuse ou utilitaire.

Il y a donc des artistes qui utilisent I’architecture, le design et les autres médiums pour
s’exprimer, et de I’autre coté des individus considérant non pas la peinture, le design, 1’ar-
chitecture, etc., comme des médiums, mais comme de simples professions. Nous pouvons,

! E.H. Gombrich, Histoire de I’art, Paris, Phaidon, p. 21.

12



pour avancer notre argument, citer ici un passage de Nietzsche dans La naissance de la
tragédie :

2« L’homme artistiquement impuissant s’engendre une maniére d’art par ce qui en fait pré-
cisément le non-artiste en soi. »

Ici, le pratiquant d’une profession dite « créative », qui ne démontrerait pas une réelle capa-
cité artistique, ne saurait étre défini comme artiste. Il serait plutot cantonné a sa profession,
I’appliquant sans réflexion, a la lettre.

Nous pouvons donc affirmer que 1’artiste n’est pas défini par son médium. A I’image de
William Morris et de sa pratique englobant 1’art, les arts décoratifs, 1’écriture, ou encore
Wagner et son Gesamtkunstwerk ((Euvre d’art totale en allemand) : I’artiste complet se
doit de naviguer entre plusieurs médiums, et ceci en rapport avec ce qu’il ressent comme
¢étant le plus pertinent pour exprimer son ame. Bien siir, certains artistes se contraignent a
un seul médium, et cela est justifié, car c’est, pour eux, le seul canal qu’ils ont trouvé, le
plus efficace afin de traduire les profondeurs de leur ame. La question ici serait plutot sur
I’utilisation de ce médium a des fins purement artistiques et non pas a des fins de simple
imitation.

Ainsi, en partant de la conception de I’artiste comme étant au-dela de son médium et de
sa représentation, il nous est possible d’étirer la discussion sur ce que 1’on appelle les arts
appliqués. Nous affirmerons :

Encore faudrait-il étre artiste avant de vouloir appliquer ’art.

Ici, nous faisons référence a la définition francaise des arts appliqués, successeurs de la
fondation des écoles d’art décoratif et, bien siir, des mouvements art nouveau puis art déco.
Ce terme, aussi utilisé en anglais (applied arts), désigne ce que 1’on peut décrire comme
les métiers du domaine créatif. Ici, nous comprendrons ces métiers de la création comme
étant des médiums a part entiére. L’art appliqué, donc, est le fait d’appliquer I’art a une
fonction, a un médium.

Nous affirmons alors qu’avant de pouvoir appliquer 1’art a un médium, il faudrait, avant
cela, étre artiste. Etre artiste, comme nous le disions précédemment, est un état d’étre
et non simplement une profession ou une spécialisation. Et donc, fondamentalement, le
créatif spécialisé, ou bien celui étant simple exécutant dans ce que 1’on appelle le marché
créatif, n’est pas artiste. L artiste, lui, applique ses idées, son inconscient a un médium. Il le
modifie, le transfigure par rapport a son point de vue propre. Il est donc naturel que I’artiste
dispose d’un axe de décision qui dépasse celui du simple créatif.

Ces considérations sur les médiums et le statut de 1’artiste nous ameénent naturellement a

2 Friedrich Nietzsche, La naissance de la tragédie, Paris, Folio Essais, p. 113.

13



une autre question. Cette derniére est I’une des plus en vogue et certainement aussi 1’une
des plus ennuyeuses d’aujourd’hui :

Faut-il séparer I’ceuvre de I’artiste et inversement ?

L’ceuvre représente donc la création de D’artiste, produite par 'utilisation d’un médium
choisi. Cette derniére ne peut étre séparée de I’artiste : ’'une et I’autre sont intimement
liés et ne sauraient étre compris s’ils étaient séparés. Cela équivaudrait a séparer I’ame du
corps, 1’idée et sa matérialisation dans le réel. Nous répondons donc a cette question tres
clairement et sans compromis :

La séparation de 1’ceuvre et de I’artiste est une non-question. La vie de I’artiste est son
ceuvre et inversement.

L’artiste, en faisant le choix de représenter son intériorit¢ par I’utilisation d’un médium,
fait acte de création d’une ceuvre. Cette ceuvre étant le fruit, dans le cas de I’artiste, d’un
mécanisme purement intrinséque. C’est donc la représentation dans le réel de ce qu’est
’artiste, et il ne peut y avoir de séparation entre les deux.

A la suite de I’énoncé des problématiques de base concernant I’artiste, la question de la
morale dans I’art est elle aussi extrémement importante. Souvent, on peut dire que les ar-
tistes se positionnent a rebours de la morale et ne sont compris qu’apres leur mort. Déja,
cette vision de D’artiste romantique est aujourd’hui galvaudée. Nous dirons simplement
que cela est dii a I’aspect fondamentalement sensitif de 1’artiste sur le présent. En captant
pleinement son époque, I’artiste anticipe le futur et peut ainsi avoir I’image d’un prophéte.
I1 peut néanmoins paraitre en décalage avec sa temporalité.

La question de la morale ici n’est plus en lien avec une morale stricte appliquée par les
artistes a leurs ceuvres, dans la logique de commandes de nature religieuse, par exemple.
Nous pouvons citer ici Duchamp, qui déja, a I’époque de la grande révolution moderne,
présentait la nouvelle nature émancipatrice de I’artiste :

>« Mais ces considérations n’ont plus cours aujourd’hui, les relations entre Iartiste et la
société ont changé depuis le jour ou, a la fin du siecle dernier, I’artiste affirma sa liberté.
Au lieu d’étre un artisan employé par un monarque, ou par I’Eglise, I’artiste d’aujourd’hui
peint librement, et n’est plus au service des mécenes auxquels, bien au contraire, il impose
sa propre esthétique.

En d’autres termes, 1’artiste est maintenant complétement intégré dans la société.
Emancipé depuis plus d’un siécle, 1’artiste d’aujourd’hui se présente comme un homme
libre, doté des mémes prérogatives que le citoyen ordinaire, et parle d’égal a égal avec
I’acheteur de ses ceuvres. »

* Marcel Duchamp, Duchamp du signe, Paris, Champs, p. 260 (sur le statut de ’artiste et son
émancipation).

14



Nous pouvons tout de méme déceler aujourd’hui que I’artiste reste, quoi qu’il arrive, in-
fluencé par le Zeitgeist, I’air du temps. Ainsi, I’émancipation de I’artiste n’est pas encore
totale, car, au final, il répond encore aujourd’hui a des commandes, des appels a projets,
lorsqu’on prend en compte le caractére professionnel de 1’art.

Dé¢ja, Duchamp, a son époque, pour s’émanciper pleinement des commandes et
de I'impact de I’argent sur ses ceuvres, préférait travailler en tant que bibliothé-
caire pour subvenir a ses besoins, afin de créer des ceuvres purement «vraies».
L’air du temps, les considérations pécuniaires, la morale de I’époque influencent les ar-
tistes. Il est donc nécessaire aujourd’hui, pour que 1’artiste puisse suivre son destin, qu’il se
détache le plus possible du Zeitgeist, afin de créer une ceuvre la plus authentique possible.
En somme, ne pas étre un artiste de métier, ne pas étre I’artiste d’une religion ou d’une
civilisation. En contradiction, il faut étre artiste au plus profond de son étre et ne dépendre
d’aucune morale.

Nous y reviendrons plus tard, mais ici, ’artiste ne doit pas étre subjectif : il doit étre ob-
jectif, mais d’un objectivisme extréme. Il doit faire ceuvre de son objectivité propre, une
objectivité non pas basée sur des faits d’ordre scientifique ou social, mais une objectivité
purement individuelle et poussée a 1’extréme.

En extrapolant cet «objectivisme total», nous devons aussi prendre en considération la
définition classique de I’artiste : celle d’un artiste menteur et prestidigitateur. On pourrait,
si nous voulions pousser le vice, corroborer cela par ce que je venais de définir. L’artiste
serait donc un manipulateur égoiste, déformant la réalité, reproduisant le réel par des ar-
tifices afin d’imposer sa vision propre. Il est important de noter cette nature mensongere
de I’art, celle de I’apparence, ce coté illusoire ayant été défini par les philosophes grecs et
repris par Hegel et Nietzsche. L’artiste serait en somme un bon comédien, ce qui, en soi,
reste une question de perception.

Selon moi, I’art et I’artiste, par extension, sont au-dela de la simple imitation. Je parlerai
plus ici d’une volonté de découverte de I’artiste et de I’homme en général. La définition
d’un artiste travaillant par « imitation» est, elle aussi, galvaudée ou bien mal comprise. En
effet, I’imitation, que nous pouvons prendre pour un fait négatif, n’a pas la méme significa-
tion : il faut comprendre que 1’on peut imiter des sentiments, des sens. Cela donne les clefs
de compréhension du mimétisme, non pas dans sa dimension purement matérielle, mais
bien comme une représentation.

Si I’on remplace le terme «imitation» par «représentation» dans certaines traductions de
textes grecs, notamment dans la Poétique d’ Aristote, nous obtenons un sens complétement
différent. Nous pouvons le voir avec le passage ci-dessous portant sur la tragédie :

“«De I’art de représenter d*imiter en hexamétres et de la comédie, nous parlerons plus
tard; parlons de la tragédie en reprenant la définition de son essence méme, qui découle
de ce que nous avons dit. La tragédie est donc la représentation Pimttattonr d’une action
noble, conduite jusqu’a sa fin et ayant une certaine étendue, en un langage relevé d’assai-
sonnements dont chaque espece est utilisée séparément selon les parties de I’ceuvre ; c’est

15



une représentation imttation faite par des personnages en action et non par le moyen d’une
narration, et qui par I’entremise de la pitié¢ et de la crainte, accomplit la purgation des émo-
tions de ce genre. Par “langage relevé d’assaisonnements”, j’entends celui qui comporte
rythme, mélodie et chant, et par “espéces utilisées séparément”, le fait que certaines parties
ne sont exécutées qu’en metres, d’autres en revanche a I’aide du chant. »

Alors, le sens méme ne suit plus la méme logique. L’artiste, effectivement, n’a pas la vo-
lonté de duper son auditoire en reproduisant ou en imitant le réel ou I’immatériel. Non,
I’artiste cherche a représenter sa perception, et ce sans la volonté premiere de la monstra-
tion. Le travail artistique est avant tout individuel.

Nous irons plus loin dans ce développement de ’artiste travaillant pour lui-méme. Nous ne
nous positionnons pas dans la logique du «regardeur» de Marcel Duchamp. L’ceuvre n’est
faite que parce que ’artiste le décide, et ce pour transcender sa réalité, son intériorité. Le
public, les «regardeurs », les acheteurs, sont au final secondaires.

Ou bien serait-ce 1a une mesquinerie de I’artiste, afin de faire croire en sa toute-puissance ?

Nous partons du principe que non. De plus, en tant que créateur ayant un role actif et non
pas passif vis-a-vis de I’ceuvre d’art, comme pourrait 1’étre le critique, 1’historien ou le
conservateur de musée, il nous est permis d’affirmer que I’artiste est la personne la mieux
placée pour parler d’art. Il est cependant appréciable de pouvoir voir théoriser les spécia-
listes et divaguer sur le sujet d’une ceuvre. Les théories avancées se retrouvent souvent tout
a fait a I’opposé de la volonté de I’artiste. Par ce phénomeéne, les « spécialistes » permettent
encore plus d’épaissir le voile de mystére couvrant 1’artiste et son ceuvre.

Or, nous pouvons nous poser une question légitime : si ces spécialistes se targuent de com-
prendre les artistes et les ceuvres, pourquoi ne deviendraient-ils pas eux-mémes artistes ?

Une fois mises de cOté ces considérations extérieures a 1’artiste, nous devons nous de-
mander ce en quoi est due cette volonté de ’artiste a faire ceuvre, peu importe les cir-
constances ? Nous pouvons dire que, de prime abord, cela paraitrait étrange de s’infliger
dénuement matériel et conflit intérieur pareil. Or, c’est bien parce qu’il y a quelque chose
de supérieur dans le fait de faire allégeance a la vocation artistique.

Est-ce pour laisser une trace dans la postérité ? Certainement. Ce mécanisme est équivalent

* Aristote, Poétique, Paris, Le Livre de Poche, pp. 92 93 (sur la tragédie — ici je comprends que I’imitation,
que je prenais pour un fait négatif, n’a pas la méme signification. Il faut comprendre que I’on peut imiter
des sentiments, des sens. Cela donne les clefs de compréhension du mimétisme non pas dans sa dimension
purement matérialiste, mais bien comme une représentation) : « De I’art d’imiter en hexametres et de la
comédie, nous parlerons plus tard; parlons de la tragédie en reprenant la définition de son essence méme,
qui découle de ce que nous avons dit. La tragédie est donc I’imitation d’une action noble, conduite jusqu’a
sa fin et ayant une certaine étendue, en un langage relevé d’assaisonnements dont chaque espéce est utilisée
séparément selon les parties de I’ceuvre ; ¢’est une imitation faite par des personnages en action et non par
le moyen d’une narration, et qui par I’entremise de la pitié et de la crainte, accomplit la purgation des émo-
tions de ce genre. Par “langage relevé d’assaisonnements”, j’entends celui qui comporte rythme, mélodie

et chant, et par “especes utilisées séparément”, le fait que certaines parties ne sont exécutées qu’en metres,
d’autres en revanche a I’aide du chant. »

16



a celui d’un croyant monothéiste aspirant a un paradis de reconnaissance post mortem. Il
serait cependant plus juste de dire qu’étre artiste est avant tout la volonté d’expérimenter
la vie. Le processus est donc le sacerdoce de 1’artiste et ce pour quoi il a créé, il crée et
créera toujours. Il n’y a pas de finalité dans la démarche artistique. Les ceuvres ne sont pas
finies, elles s’inscrivent comme des étapes du grand ceuvre artistique — celui d’une vie de
création.

2. Le devenir artiste

La création, donc, agit comme un principe de vie. La création et ’acte de créer, I’art
en soi, représente une réelle philosophie. L’artiste, dans ce contexte, transcende la simple
matérialité¢ d’une profession suggérée et se transpose dans une strate a la fois plus person-
nelle, mais aussi transcendante. Le fait de créer devient un « way of living », un chemin de
vie. L’art devient alors une vraie nécessité ontologique pour I’artiste. Anselm Kiefer I’ex-
pliquait bien lors de sa lecon inaugurale au Collége de France en 2010 :

«Bien qu’il soit impossible de définir I’art, bien qu’il échappe constamment a notre com-
préhension, une chose est certaine : I’homme que je suis est incapable de vivre sans art.
C’est facile a dire, et cependant il s’agit de bien plus que d’une simple phrase. Il s’agit, en
ce qui me concerne, d’une dépendance totale. L’art est pour moi une condition sine qua
non. S’il incarne la plus grande des illusions, il représente néanmoins a mes yeux la liberté
en méme temps qu’un asservissement. Ou que j’aille, quoi que je fasse, tout m’est toujours
dicté par Dart. »

Lartiste vit pour et par I’art, c’est son moyen d’existence, une dépendance totale et inex-
plicable — inextricable. A la fois une énergie de vie et une obligation pour la survie de
I’étre. En ce sens, nous pouvons affirmer qu’a I’heure de la disparition des croyances, ’ar-
tiste trouve dans 1’art une vocation métaphysique, une puissance qui est en lui et le dépasse
par la méme. Une volonté de transcendance, une volonté d’éternité. C’est en soi un rempla-
cement de la renaissance offerte par les différentes religions. Il est dans la nature humaine
de vouloir, au-dela des considérations métaphysiques, laisser une trace dans 1’existence et
se libérer de la finitude de la vie.

Ici, nous touchons du doigt la logique irrationnelle de 1’artiste quant a sa pratique. Il ne
peut considérer rien d’autre que la création. Pour I’artiste, 1’art devient le palliatif mystique
du monde contemporain, le monde sans religion. Ainsi, par la création, ’artiste tend a se
transcender par les voies de I’inconscient et sa matérialisation dans le réel. C’est 1’art pour

> Anselm Kiefer, L’art survivra a ses ruines, legon inaugurale prononcée le 2 décembre 2010 au
College de France.

17



I’art, comme Walter Benjamin le représente et le superpose au début de la modernité pour
le monde de I’art :

%« Quand apparait le premier mode de reproduction vraiment révolutionnaire — la photo-
graphie (contemporaine elle-méme des débuts du socialisme) —, I’art sent venir la crise
que personne, cent ans plus tard, ne peut plus nier, et il y réagit par la doctrine de “I’art pour
I’art”, qui n’est autre qu’une théologie de I’art. »

A partir de ces notions sur le statut de 1’art d’ordre théologique, 1’explication logique pour-
rait venir de la nature «en dehors du réel» de I’artiste. Aujourd’hui, nos sociétés du désen-
chantement sont a la recherche de cette transcendance, encore une fois palliative a la mort
de Dieu. L’artiste, en tant que figure mystérieuse de notre époque, tend encore a cet aspect
inexplicable de I’esprit. Le génie, par exemple, comme défini par Hegel son Introduction
a l’esthétique, est celui qui possede le pouvoir général de la création artistique, ainsi que
I’énergie nécessaire pour exercer ce pouvoir’ . Ici, la nature du génie est a la fois celle qui
parvient a capter les éléments irrationnels de la réalité et de I’inconscient, mais aussi la
capacité de les utiliser afin de transformer la réalité. On parle donc ici de « pouvoir» : cet
aspect actif de I’artiste est fondamental quant a sa vocation de sublimation du réel, mais
aussi de subjugation du «regardeur».

Nous pouvons alors nous demander a partir de quand I’artiste est passé du statut d’artisan
a celui de «magicien philosophe». Peut-étre cela est-il di principalement a sa mise en
apothéose par I’individualisation moderne ? Ou bien I’artiste et I’art ont-ils toujours eu ce
double caractere les reliant soit a ’artisanat, soit a I’art en tant que chose supérieure ?
L’artiste est certainement I’artisan au service des prétres lors du Moyen Age, et son statut
change lors de la Renaissance. Il devient bien plus qu’un simple artisan, et nous voyons
alors a partir de cette époque 1’apparition de figures quasi mythiques : de Michel-Ange a
Raphaél, en passant par Léonard de Vinci. La vision de la société quant a Iartiste differe
donc radicalement a travers les ages. Cela ouvre notre débat sur la qualité de 1’artiste. Est-
il soit un bon artisan, soit un génie touché par la grace ? Est-il doté d’une transcendance
dépassant le commun des mortels, ou bien d’un simple don d’ordre technique ?

La conception d’un artiste dépassant le statut d’artisan se fait, selon moi, par sa représen-

¢ Walter Benjamin, L’ceuvre d’art a I’époque de sa reproductibilité technique, Paris, Folio Plus Philoso-
phie, pp. 19 20 (Art pour I’art — théologie de I’art dans le monde contemporain — on peut se demander
s’il ne serait pas bon de questionner a nouveau le but de I’art. Ce pour quoi on le fait, pour Moloch et
I’argent, pour I’homme, pour les dieux ?).

7 G.W.F. Hegel, Introduction a I’esthétique - Le beau, Paris, Champs, pp. **® **’ (sur le génie et le talent).

« Nous avons dit plus haut quelles sont les caractéristiques du génie. Le génie est celui qui possede le
pouvoir général de la création artistique, ainsi que 1’énergie nécessaire pour exercer ce pouvoir avec le
maximum d’efficacité. Mais ce pouvoir et cette énergie sont essentiellement subjectifs, car la production
spirituelle ne peut étre que le fait d’un sujet conscient de ce qu’il veut, des buts qu’il se propose, de 1’ceuvre
qu’il veut accomplir. En réalité, cependant, on fait généralement une distinction entre le talent et le génie,
et non sans raison, car il n’existe pas entre eux une identité directe, bien que la création artistique, pour étre
parfaite, exige cette identité. »

18



tation en tant que prophéte. Non pas prophéte en rapport a la société, mais prophéte en tant
que voyant par les mécanismes de la perception. Grace a sa grande sensibilité, a sa grande
sensitivité, il est a méme de percevoir les vibrations d’une époque et donc est en capacité,
a travers son inconscient, d’anticiper 1’avenir. Tel un chaman, il prédit le futur. En allant
plus loin sur ces notions de perception du réel et de I’irréel, nous pouvons faire le parallele
avec I’utilisation des drogues, qui permettent de décupler les sens afin de mieux percevoir
les vibrations de la réalité. L’artiste serait alors doté d une perception de la réalité différée.
D’autres diront, s’ils croient en la théorie de la «matrice», que 1’artiste est un ¢lément
«bugué», ce qui lui permet de percevoir la réalité au-dela de la simulation.

Il est celui qui crée les concepts et les met en image, suscitant la stupéfaction des initiés.
Pour aller plus loin dans ces divagations sur le statut de 1’artiste en tant que mystique de
notre époque et en tant que prétre moderne :

Est-il en capacité de créer une nouvelle religion, une nouvelle croyance ? Le musée est-il
I’église laique de la modernité ?

Dans un présent désenchanté et ou le rationalisme et le matérialisme ont pris possession
de I’inconscient collectif, il semble normal de se tourner vers ces figures mystiques, de
déifier ce qui peut encore rester inexplicable. En soi, ce phénomene est la résultante de
nos sociétés modernes et désormais post-modernes. Cela peut nous faire penser au dernier
homme de Nietzsche, incapable de percevoir la transcendance et qui se tourne désormais
vers de nouvelles idoles. Marcel Duchamp, ici, présente ces événements métaphysiques et
notamment la confrontation de I’artiste avec le monde fonctionnaliste moderne :

8« Aujourd’hui I’artiste est un curieux réservoir de valeurs para-spirituelles en opposition
absolue avec le FONCTIONALISME quotidien pour lequel la science regoit I’hommage
d’une aveugle admiration. Je dis aveugle, car je ne crois pas en I’importance supréme de
ces solutions scientifiques que ne touchent méme pas aux problémes personnels de 1’étre
humain. »

Il y aurait donc bien quelque chose de plus chez D’artiste. Les phénoménes mystiques
esquissés précédemment doivent €étre compris, en premier lieu, comme étant intrinseéques
a ce dernier. Il nous faut plutdt nous concentrer sur ce que cela présage en tant que déve-
loppement du soi artiste. Ainsi, ces considérations d’ordre de la « croyance» au niveau des
capacités de D’artiste a subjuguer son ¢poque ne doivent pas étre vues comme une espéce
de religion artistique, mais beaucoup plus comme des phénomenes permettant une transfi-
guration de I’étre : un travail interne ayant pour but la transformation, la transfiguration de
I’individu. Et donc une réelle magie opérative.

Nous allons prendre une image alchimique pour représenter une des phases de ce travail
intérieur. Prenons I’ceuvre au noir alchimique, le nigredo. 11 représente la phase sacrifi-

8 Marcel Duchamp, Duchamp du signe, Paris, Champs, p. 261 (artiste contre fonctionnalisme et matéria-
lisme).

19



cielle du devenir artiste. C’est en soi I’amalgame, le syncrétisme des mythes personnels
et communs du passé qui sont assemblés puis briilés, détruits, supprimés, ceci avant de
parvenir & la sublimation de 1’Etre. Il nous faut donc comprendre ici que, pour étre artiste,
il faut passer par un cheminement interne profond. Ainsi, le créatif, afin de devenir réelle-
ment artiste, doit passer par le processus créatif et plusieurs phases de transformation afin
de parvenir a 1’étre artiste.

L’artiste, dans notre conception, n’est donc pas le chaman, le prétre ou le mage d’une nou-
velle croyance issue de la modernité. Il doit étre compris comme un archétype fondamental
de ’homme, un archétype pouvant étre invoqué afin de parvenir a une évolution du soi.

3. L’archétype artiste

Avant d’entamer notre développement de 1’archétype artiste, il est important de prendre
en considération les travaux de C. G. Jung sur les figures archétypiques et les symboles,
ce afin de bien considérer la nature tangible de ces derniéres sur le caractere de 1’artiste et
sa représentation. Pour une bonne compréhension de ce qui va suivre concernant la nature
spécifique des archétypes et de leur influence sur la psyché, nous citerons ce passage de
Meétamorphose de I’dme et ses symboles :

%« La vérité psychologique n’exclut nullement une vérité¢ métaphysique. Cependant la psy-
chologie en tant que science doit s’abstenir de toute affirmation métaphysique. Son objet
est la psyché avec ses contenus. Tous deux sont des réalités puisqu’ils agissent. Nous ne
possédons aucune physique de I’ame ; nous ne sommes méme pas capables d’observer ni
de juger I’ame d’un point archimédique extérieur : nous ne connaissons donc d’elle rien
d’objectif, et d’ailleurs tout ce que nous connaissons de 1’ame, c’est précisément elle-
méme : et pourtant elle est notre immédiate expérience de vie et d’existence. Elle est a
elle-méme 'unique et immédiate expérience et la condition sine qua non de la réalité
subjective du monde en général. Elle crée des symboles qui ont pour base 1’archétype in-
conscient et dont la figure naissante surgit des représentations acquises par la conscience.
Les archétypes sont des ¢léments structuraux de caractére divin de la psyché; ils possédent
une certaine indépendance et une énergie spécifique grace a laquelle ils peuvent attirer les
contenus de la conscience qui leur conviennent. Les symboles fonctionnent comme des
transformateurs en ce sens qu’ils font passer la libido d’une forme “inférieure” a une forme
“supérieure”. Cette fonction a une telle importance que le sentiment lui attribue les valeurs
les plus hautes. Le symbole agit par suggestion; autrement dit, il persuade et exprime

? Carl Gustav Jung, Métamorphose de 1I’ame et ses symboles, Paris, Le Livre de Poche, p. 386 (passage
récapitulatif de la pensée de Jung sur ’ame, les archétypes et les symboles).

20



en méme temps le contenu de ce dont on est persuadé. Il persuade au moyen du numen,
c’est-a-dire de 1’énergie spécifique propre a I’archétype. L’expérience que 1’on fait de ce
dernier est, non seulement impressionnante, elle est a proprement parler “saisissante”. Elle
engendre tout naturellement la foi.»

Nous comprendrons donc, a la lumiére de ce passage, que 1’archétype, bien que défini par
la science de la psychologie, tient en lui une dimension métaphysique. L’archétype, de par
sa force de suggestion, transforme 1’ame de I’individu. Ces archétypes et symboles ont
donc réellement une influence dans le réel de par leur suggestion. De ce fait, ils habitent
I’individu. Nous pouvons alors développer ce qui définirait I’archétype de 1’artiste en tant
que symbole de la liberté et de la créativité. Nous allons voir que cet archétype n’est cepen-
dant pas simple a décrire et peut renfermer en lui plusieurs significations.

Pour commencer, ’artiste est avant tout une figure bicéphale. Nous parlerons ici de la
nature de ’artiste dans sa conception nietzschéenne, ce dernier étant représenté par ses
contraires Dionysos et Apollon. Ces deux archétypes ne sont cependant pas antagonistes
; ils se completent dans Iartiste. L’artiste est donc tourné, d’une part, vers I’exces et, de
I’autre, vers la production cartésienne de la technique : 1a beauté chaotique et la beauté des
proportions en un seul étre. Bien sr, il peut y avoir chez certains artistes — je parle ici des
artistes en tant qu’individus — plutot des tendances vers I’une ou I’autre force. Mais ces
deux dieux vivent au sein de ’artiste et I’animent, le possedent.

En développant cet aspect bicéphale de I’artiste a partir de la dualité nietzschéenne pré-
sentée dans La naissance de la tragédie, nous pouvons dire que certains artistes s’inclinent
vers un médium suivant qu’ils soient plus dionysiaques ou plus apolliniens par nature.
Bien entendu, cela peut différer selon I’individu. On pourrait noter, par exemple, que I’ar-
tiste architecte aura des traits plutdt relatifs a la nature apollinienne, ceux-ci étant liés a la
grande rigueur technique que suppose le médium architectural. On peut néanmoins trouver
des architectes a tendance dionysiaque, en pensant a Gaudi ou méme au Facteur Cheval.
En développant, ce n’est pas forcément ’artiste qui choisit son médium, mais il est plutdt
attiré par tel ou tel médium suivant son inclination plus apollinienne ou dionysiaque. Pour
d’autres médiums ou méme d’autres époques de 1’art, nous voyons aussi une influence de
tel ou tel archétype. Prenons le néoclassicisme en peinture, qui serait plutot orienté vers
une nature apollinienne de la création. Ce méme néoclassicisme sera ensuite remplacé par
le symbolisme et le romantisme dionysiaque.

Comme avancé précédemment, 1’archétype de ’artiste est donc bicéphale et tient des deux
divinités grecques a la fois. Il me semble que I’artiste total serait celui qui aura su pleine-
ment maitriser ces deux aspects archétypiques. Il serait donc capable de controler et d’utili-
ser ses inclinations dionysiaques ou apolliniennes au service d’une ceuvre et d’un médium
spécifique, tout cela dans une conception nietzschéenne vers la création d’une ceuvre réel-
lement tragique. Ainsi, 1’artiste total est celui qui maitrise a la fois la beauté du chaos et la
beauté de I’ordre. En créant une ceuvre, il crée une tragédie, 1’ceuvre totale.

21



Nous pouvons discuter longuement de la potentielle conscientisation de ces phénomeénes
inconscients, de leur prise de conscience et de leur maitrise. Pour I’artiste, notre certitude
est celle d’une polarité de I’€tre artiste, une inclination naturelle.

Nous pouvons, par exemple, dire que le pole dionysiaque serait plutot relatif a la libido,
cette énergie souterraine, naturelle et inconsciente. Le pole apollinien, quant a lui, pour-
rait se traduire par la phase consciente et voulue de I’artiste. L’inconscient, ici, et surtout
I’inconscient collectif, viendrait agir comme catalyseur de ces deux poles et producteur
de symboles et d’images, utiles a 1’artiste comme idé€es et éclairs de génie. L artiste serait
donc nourri a la fois par les forces de la libido dionysiaque et par celles de la conscience
apollinienne.

Une fois ces considérations psychologiques définies, nous allons revenir a I’archétype de
I’artiste en tant que tel. Il est clair désormais que ce dernier est fondamentalement bipo-
laire, ce qui explique, d’une part, la difficulté¢ de compréhension que cet archétype peut en-
gendrer, mais aussi, d’autre part, une certaine fascination due a son mystere. Cet archétype
bipolaire pourrait étre syncrétis€¢ dans une méme figure, celle du Créateur, I’architecte de
I’univers, maitrisant la polarité de 1’étre afin de faire vivre, de créer un monde, un cosmos.
Ici, prenons comme illustration I’image de L ’Ancien des jours', gravée par William Blake:

1o William Blake, The Ancient of Days, 1794, frontispice gravé et aquarellé pour Europe a Prophecy.

22



Dans sa représentation, Blake figure Urizen, symbole de la raison. Son contraire complé-
mentaire est I’imagination, elle, représentée par Los. Nous pouvons voir ici la méme dua-
lit¢ entre Apollon et Dionysos. Dans notre développement symbolique et archétypal, nous
prenons cependant la figure du Créateur représentée par L’ Ancien des jours comme étant
le syncrétisme de ces deux poles.

La fusion des deux poles nous donne alors un archétype total de 1’artiste, maitrisant les
forces contraires de I’inconscient et du conscient et les matérialisant dans le réel par la
création. Ainsi, nous avons le fondement réel de ’artiste, a savoir la création : la création
d’un démiurge. L artiste libre et créateur, dictant a la matiére ce que son inconscient lui
signifie. Il fait vivre la mati¢re. Nous avons donc encore une fois un aspect de fascination
quasi mystique quant a la capacité qu’a ’artiste de créer, créer un monde. Il est a la fois
individu total, mais aussi sculpteur de la réalité. Cela confere a I’archétype de I’artiste une
force toute particulicre. L artiste est la représentation de 1’individu libéré de ses chaines et
tendant a la déification.

I1 est aisé de voir ici d’autres figures archétypiques. L artiste restant humain, mais tendant
a I’archétype du Créateur par hubris, on pourrait aussi trouver dans ce symbole les figures
d’Icare, Lucifer et Prométhée : les porteurs de lumiere. Ces visions sont ancrées dans une
logique humaine, trop humaine. L’artiste devant tendre a une transcendance, mais restant
étre de matiere. L artiste dictant ses regles a la matiére, mais ce faisant absorbé par cette
méme matérialité :

U« artiste titanesque avait assez d’arrogance en lui pour se croire capable de créer des
hommes ou, a tout le moins, d’anéantir des dieux — et cela en vertu de la supériorité d’une
sagesse qu’il était, il est vrai, contraint d’expier dans une souffrance éternelle. »

4. Corps et esprit

Ainsi, I’artiste reste homme avant tout. Il n’est pas qu’esprit ou corps, il est les deux
a la fois. Il n’est pas que pur archétype, il reste dans la réalité et ne saurait étre purement
immatériel, pure fantaisie. Il n’y a pas de séparation de I’ame et du corps. Il y a une sen-
sation de séparation, mais dans le réel le corps est autant ame que I’ame est corps. Ainsi,
certes, 1l y a détachement lors de la plongée dans I’inconscient, dans les réves, mais cela est

' Friedrich Nietzsche, La naissance de la tragédie, Paris, Folio Essais, p. 66.

23



possible grace au systéme nerveux, au corps. Dans une optique de I’individu comme centre
mystique, il n’est donc pas concevable de séparer les deux. Il n’y a pas de paradis, ’ame se
réincarne dans le méme corps indéfiniment, il n’y a pas d’échappatoire. En ce sens, la mé-
taphysique de I’artiste est une mystique ancrée dans le réel et, bien que cela puisse paraitre
contradictoire, clle est matérialiste.

Il est facile de voir a quel niveau de décrépitude sont amenés les adeptes des croyances
du détachement de I’ame et du corps. Ils se noient dans les profondeurs abyssales de I’il-
lusion de I’ame et de I’inconscient. Ainsi, en tant qu’artiste, que créateur, il faut remonter
a la surface au risque de ce désincarné et voir son corps et son étre entier se putréfier. Le
mécanisme inverse est aussi observable chez certains de nos contemporains. Chez eux,
cette fois-ci, nous dénotons une absence d’ame, ou voir son effacement. Ces derniers, soit
conscientisent cela et, par choix, décident de vivre en pur matérialiste en simple corps, et
d’autres n’ont simplement pas d’ame ou de conscience. Cette absence d’ame est assez pré-
gnante dans notre époque, et le devenir artiste propose ainsi le retour a la totalité de 1’étre
par le corps, acteur du changement, et 1’esprit, source du changement.

Pour conclure notre développement, revenons a notre question premiere. Qu’est-ce que
veut dire étre artiste ? Nous condensons cela dans la formule de 1’étre artiste représentant
a la fois un étre, mais aussi une maniere d’étre. L artiste, au-dela de sa simple fonction, est
un archétype philosophique. Celui de ’homme libre et créateur. C’est une voie de I’étre,
un idéal et un accomplissement. En devenant artiste, et je le dis au niveau philosophique
et métaphysique et non seulement dans son caractére matériel, le monde s’ouvre. Nous
pouvons tout inventer, tout créer, tout détruire.

Le principe de réalité qui régit notre monde postmoderne peut ainsi &tre mis a mal et per-
mettre 1’autoréalisation de 1’individu. Par la pensée créative et sa mise en exécution sur
la matiere du médium, ’artiste devient le créateur de son propre monde. De ce fait, il est
éminemment libre et doté d’une puissance quasi mystique. Ce qui confére cette puissance
a lartiste, ¢’est de pouvoir former de ses mains la réalité. Former la réalité, mais a partir du
travail de I’ame. Etre artiste, ¢’est animer la matiére— donner naissance au Golem.

L’étre artiste est le nouveau héros de nos civilisations. Le héros d’un monde de I’individu
par I’individu, le Prométhée moderne. Cette voie de I’artiste est la voie vers la transcen-
dance. L’homme a tué les dieux, il peut désormais étre son propre mythe. Les chaines de
I’homme ont été brisées au prix de son ame, 1’artiste tente de la lui restituer.

Le devenir de I’artiste est une route de transfiguration alchimique, un travail du soi. La
liberté n’est pas gratuite, elle exige des sacrifices. C’est en détruisant les carcans mentaux
que nous parvenons a libérer notre esprit, afin de pouvoir le faire évoluer vers un autre
stade de conscience. La conscience de I’individu total, celui qui est I’ Alpha et I’Omega de
sa propre existence. Une fois cette mutation de la plasticité de I’adme effectuée, il est alors
possible de créer.

En créant, ’homme devient artiste et donc acteur de sa vie. Etre artiste, c’est étre au-dela

24



d’un statut social, au-dela d’une simple profession. Etre artiste, c’est devenir mage, phi-
losophe, penseur, virtuose. Etre artiste, c’est avant tout étre le trou noir de 1’existence, le
point focal de I’univers.

Ainsi, la majorité des artistes autoproclamés de notre aire ne jouent qu’un rdle, se servant
de leur image pour leur permettre d’étre acceptés par leurs péeres et leur époque. Or, ’artiste
n’a que faire du regard d’autrui ou bien méme de sa place dans la société. Son travail ne se
situe pas la, mais infiniment au-dessus de tout cela. L’artiste est un mystique, un mystique
de sa propre vision, de sa propre création. Ce qu’il crée, il le fait pour lui et pour les siecles
a venir. L’artiste est dépassement de soi et de son époque, refus du Zeitgeist, pure liberté.

L’évolution a 1’état de I’étre artiste doit se faire par le sacrifice de son étre, par le suicide
rituel de son ame ancienne. Ceci afin de renaitre indéfiniment et de pouvoir atteindre le
statut de créateur. Le colt du sacrifice est la modification de son ame, de son inconscient,
irrémédiablement altéré — trépané. En ce faisant, nous nous substituons au monde ancien
pour parvenir a un autre monde au travers d’une perception unique. Cette derniére per-
met la captation des éléments métaphysiques du cosmos. L’artiste est alors a la fois or du
monde et centre du monde. Il parvient a se transfigurer au travers d’une réalité alternative.
Cette réalité est la sienne, elle lui est propre, et cette prise de conscience du soi est la pierre
angulaire du grand ceuvre.

25



[I. CINDIVIDU



1. Un air du temps

Nous avons pu, jusqu’ici, développer quelques éléments d’ordre mystique, mais cela
afin de comprendre le réle de I’artiste pour I’individu, ou du moins le réle de 1’archétype
artiste. Au final, toutes ces figures sont des symboles et des représentations. Elles nous
aident a comprendre les fondements de notre espece, de nos civilisations. Peut-étre que
la représentation des divinités, et notamment celles du polythéisme, a plus a voir avec
I’homme en tant que tel et ses différentes facettes. Une représentation mythologique des in-
dividus, eux bien réels. Pour la conception postmoderne, ce ne sont que de purs archétypes
et de purs symboles, utilisés pour leur force évocatrice et leur pouvoir de modification de
I’individu.

Recentrons-nous maintenant sur des problématiques d’ordre actuel. Nous verrons ensuite
en quoi la figure de ’artiste semble étre le nouveau vecteur de force et de volonté pour
notre époque.

I1 existe un phénomene d’atomisation accéléré de nos sociétés. C’est-a-dire une division de
chaque individu au sein méme de cette derniére. Chacun devient de plus en plus individuel,
et les valeurs autrefois communes ont elles aussi tendance a disparaitre. En soi, le monde
postmoderne est le monde de 1’individu par I’individu. Prenons I’exemple de la trans-iden-
tité. Au-dela des simples questions de genre et de sexualité, ce serait plutot un penchant
extréme de 1’individualisation et du rejet des choses communément imposées par la morale
ou encore par la nature. Ceci jusqu’a une spécification de genre ou de I’espece de plus en
plus «atomisée », de plus en plus différenciée. La transidentité est I’'une des conséquences
de I’extrapolation de I’homme prométhéen, décidant de son étre et surpassant les dieux
ainsi que la nature.

Comme nous ’avons dit, I’atomisation de la société est aussi observable au niveau des
valeurs et des mouvements ou groupes sociaux contemporains. Nous observons ce phéno-
mene dans les nouveaux mouvements, qu’ils soient politiques ou non. Prenons I’exemple
de I’accélérationnisme en tant que concept et mouvement politique. Ce dernier s’éclate en
de multiples embranchements : a/acc, e/acc, u/acc, etc. Reprenons les questions de genre
et notamment les mouvements LGBTQIA+. Ces derniers, a I’image de leur acronyme,
s’atomisent eux aussi de plus en plus, a I’instar de notre société.

Nous pouvons dire que cette société postmoderne réussit a détruire ses propres créations
par leur multiplication a I’infini, ou du moins jusqu’a leur individualisation. Aujourd’hui,
nous sommes 8,2 milliards. Ce phénoméne, qui pourrait paraitre néfaste d’un point de vue
réactionnaire, est néanmoins la représentation de notre époque, et, au-dela de cela, 1’effet
d’un mouvement plus puissant, plus souterrain : une force presque inarrétable, celle de
I’individualisation du monde.

27



Alors, comment aujourd’hui réussir a produire un mouvement, une communauté assez so-
lide pour perdurer ? Ou bien, justement, le fait de la multiplication et de I’individualisation
n’est-elle pas la force des prochains grands concepts ?

Notons tout de méme, et cela est primordial, qu’a I’heure de 1’individualisation totale,
I’artiste a pleinement sa place. Il peut sans risque s’exprimer et n’a jamais été, du moins
dans le monde occidental, aussi libre de faire ce qu’il lui plait. Cela, cependant, dans la
limite de la morale et de la bien-pensance. L'une des étrangetés de notre temps est cette
croyance totale en la liberté des individus. L’homme est libre de faire ce qu’il lui plait dans
certaines limites ; donc, au final, il n’a le droit de rien faire. Cela est peut-étre aussi I’un
des paradoxes fondamentaux de nos sociétés. D une part, la liberté est affichée en étendard,
et malgré les forces souterraines expliquées précédemment ; de 1’autre coté, une morale
de I’époque, une bien-pensance. Le curseur peut se déplacer de valeur en valeur, il reste
néanmoins a sa place au niveau de la morale de son époque.

Un autre phénomene d’une importance capitale est la submersion du monde par la ma-
chine. Que ce soit au niveau des moyens de production, mais aussi au niveau du systéme de
communication mondial, cela pose d’autres questions qui rentrent en conflit, mais attisent
aussi les forces évoquées précédemment.

Ici, nous pouvons, en partant de cette évocation de la machine, parler de 1’éternelle copie
dans I’art. Cela est tout a fait problématique au vu du développement de plus en plus ra-
pide des intelligences artificielles, qui viennent remettre en question la nature de 1’art en
tant que mimétisme. Cependant, comme nous I’avons vu précédemment, en contradiction
avec les canons grecs, je fais le postulat que I’artiste est au-dela du simple mime. Par son
travail de recherche et sa constante révolution, il surpasse la machine au sens strict de la
créativité. Il reste a savoir quelle part I’inconscient joue dans la production des artistes, afin
de pouvoir les différencier de la machine.

Nous parlerons ici de I’ame, qui en soi doit étre ce qui nous différencie de la machine.
Cependant, cette derniére, dans notre monde scientifique et moderne, a tendance a étre
occultée. Nous pouvons méme voir cela au niveau des travaux de la psychologie, comme
a pu le remarquer Jung :

2« Méme la psychologie moderne a grand-peine a revendiquer pour I’ame humaine un
droit a I’existence et a faire admettre qu’elle soit une forme d’étre douée de qualités que
I’on peut étudier et par conséquent objet d’une science empirique ; qu’elle ne dépend pas
uniquement d’un extérieur, mais possede aussi un intérieur autonome et qu’elle ne re-
présente pas uniquement un moi conscient, mais ¢galement une existence qu’on ne peut
atteindre qu’indirectement. [...] Le rationalisme moderne veut éclairer et se fait méme un
mérite moral de sa tendance iconoclastique. »

12 Carl Gustav Jung, Métamorphose de I’ame et ses symboles, Paris, Le Livre de Poche, pp. 154 155 (exis-
tence de I’ame pour les psychanalystes).

28



Reprenons un langage psychologique. Aujourd’hui, nous nous comparons a des machines
collectant des données, mais nous oublions que nous sommes parvenus a leur apprendre la
facon consciente de collecter des données et de les stocker. Or, nous sommes incapables de
leur apprendre 1’inconscient collectif et les stades les plus profonds de la psyché. Comparer
notre processus de pensée a celui de la machine est, selon moi, trés réducteur.

Les machines peuvent-elles réver ?

Elles sont capables de la pensée dirigée, mais concernant le réve, malgré des tentatives
récentes, on ne peut en étre sir.

Ainsi, comme nous I’avons vu, notre époque est traversée par plusieurs mécanismes intrin-
séques : atomisation, monde machine, occultation de I’ame. Tous ces mécanismes font de
la postmodernité une époque extrémement dissemblable a celles des siecles derniers. Nous
pouvons donc toujours parler aujourd’hui de la prégnance du Zeitgeist.

I1 est logique que cet air du temps influence la création. Néanmoins, en se faisant happer
par ce dernier, se crée un empéchement quant a la découverte et la redécouverte de nou-
velles esthétiques. Le travail de I’artiste est alors de vouloir se détacher de ce Zeitgeist pour
revenir a un état d’inconscience afin de faire surgir de nouvelles formes. Ainsi, les artistes
se définissant comme contemporains ne sont en réalité que la renaissance des artistes clas-
siques qu’ils tendent a décrier et confronter. Effectivement, le nouvel académisme se ma-
térialise avec 1’art contemporain, aussi stir d’avoir dépassé tout ce qui est faisable que leurs
coreligionnaires du passé. Nous ne sommes pas a la fin de 1’Histoire : tout reste encore a
créer et a découvrir. Le role de I’artiste est de dépasser 1’air du temps et de se confronter a
des frontiéres dépassant I’académisme contemporain, et ce, par son individuation.

2. Conscient / Inconscient

Avant d’entamer notre développement concernant 1’individuation et les principes psy-
chologiques qui en découlent, il nous faut nous pencher sur les questions que pose la per-
ception. Effectivement, la perception, que ce soit au niveau des éléments consciemment
percus ou inconsciemment, est a la base de tout travail d’individuation. La perception
englobe aussi bien ce qui est pergu dans le réel que ce qui est pergu dans le monde halluci-
natoire du réve et des paradis artificiels.

Depuis maintenant plusieurs années, j’ai compris que la perception de chaque chose est
unique et inhérente a chacun. Certes, il peut y avoir des ressemblances, mais il n’existe pas
de parfaite égalité de perception entre un individu et un autre. Je citerai ici ce passage des

29



Portes de la perception, écrit par Aldous Huxley :

B«Par sa nature méme, chaque esprit incarné est condamné a souffrir et a jouir en solitude.
Les sensations, les sentiments, les intuitions, les imaginations — tout cela est privé, et, sauf
au moyen de symboles, et de seconde main, incommunicable. Nous pouvons mettre en
commun des renseignements sur des expériences éprouvées, mais jamais les expériences
elles-mémes. Depuis la famille jusqu’a la nation, chaque groupe humain est une société
d’univers-iles. »

Ce qui est donc essentiel au sujet de la perception, c’est qu’elle est absolument et totale-
ment unique a chaque individu. Un exemple extrémement simple est celui de la perception
du temps. Deux individus dans une méme piece, avec les mémes dispositions, pourront
avoir une perception absolument différente du temps. L'un trouvera qu’il passe lentement
s’il est géné par la situation, et I’autre rapidement s’il est a I’aise ou bien occupé par
quelque chose.

Pour ma part, je fais de la perception et des symboles qui en découlent une définition plus
vaste, qui englobe tout le spectre sensoriel : des sensations jusqu’a I’usage, et non unique-
ment une préhension « picturale». Il est vrai cependant que, dans la définition de la percep-
tion de Huxley, si I’art n’est que la représentation de quelque chose, alors le «regardeur»
ne saurait expérimenter totalement la perception de I’artiste. Ce qu’il faut comprendre ici,
c’est que I’artiste est ['un des étres les plus individués au sein de I’espece et que, de ce fait,
il est tout a fait adapté a la société postmoderne.

En écho a ce développement, je citerai encore une fois Huxley :

1« Ce que le reste d’entre nous ne voit que sous I’influence de la mescaline, I’artiste est
équipé congénitalement pour le voir tout le temps. Sa perception n’est pas limitée a ce qui
est utile biologiquement ou socialement. »

Bien que cette définition de I’artiste disposant d’une perception congénitalement supé-
rieure a la moyenne soit flatteuse, il ne nous a pas échappé que les artistes font tout de
méme abondamment usage de drogues. Nous savons que 1’usage de drogues permet I’amé-
lioration des capacités de perception des individus, et que, pour les artistes, cette derniere
se trouve alors encore plus décuplée sous I’effet de psychotropes, allant méme jusqu’a la
révélation d’ordre mystique pour certains hallucinogénes, comme le LSD.

Je pourrais vous narrer ici une expérience de cet acabit, qui fut une des sources de ma

13 Aldous Huxley, Les portes de la perception, Paris, 10-18, p. 16 (individus perception unique, impossibi-
lit¢ de communiquer les expériences et sensations dans leur totalité ; société = multitude, « univers iles »).

4 Aldous Huxley, Les portes de la perception, Paris, 10-18, pp. 34 35.

30



prise de conscience de ce que je définirais plus tard comme un «individualisme sacré ».
Une soirée d’été qui prit une tournure bien différente lorsque je mis sous ma langue un
carton coloré. Je trouvai alors une plage ou je m’assis en tailleur afin de méditer. Ici, sur
cette plage plongée dans la nuit, en me mettant en état de méditation, je pus expérimenter
physiquement : I’intériorité totale, ou je devins le centre du cosmos et de I'univers, ou je
pouvais aspirer, tel un trou noir, toutes les sensations, couleurs, lumiéres, étoiles. J’étais
devenu la totalité¢ de ['univers ainsi que son point focal. Ainsi, la conscience de mon étre
en tant que seule et unique réalité tangible me fit devenir le centre méme du cosmos. Bien
qu’accompagné de nombreuses visions hallucinatoires, le plus important fut certainement
I’aspect sensitif de I’expérience et méme 1’ouverture de champs inexplorés de ma psyché.

Cette expérience participa a mon cheminement intérieur. Je me rendis compte que I’artiste,
en tant qu’étre fondamentalement introspectif, est de ce fait individualiste au degré le plus
extréme. Il donne a percevoir aux autres son propre monde intérieur, tout en ne donnant
que peu de crédit au regard d’autrui vis-a-vis de son ceuvre. L artiste pergoit donc, d’une
part, le réel d’un autre ceil, mais aussi son inconscient avec une acuité surdéveloppée. La
perception est alors la question principale en ce qui concerne I’absorption d’information
par la psyché. L’inconscient se constitue grace a la vision de notre réel via les mécanismes
perceptifs. Mais il reste cependant encore les éléments enfouis de la libido et de I'in-
conscient collectif, qui eux sont percus différemment via des mécanismes plus internalisés.
On dirait plutot qu’ils ressurgissent de nous-mémes ; en soi, ces €léments ont toujours été
la.

Apres avoir abordé le sujet de la perception, nous nous devons de survoler d’autres ¢€l¢-
ments d’ordre psychique. En ce qui concerne la libido, je ferai ici une définition rapide
et succincte, car cette derni¢re est assez comprise et intégrée dans notre société. Je dirais
simplement que la libido n’est pas seulement d’ordre sexuel, mais qu’elle se rapporterait
plutdt a nos inclinations naturelles, comme le définit Jung :

B«Freud ne déclare pas que “tout” est “sexuel”; il reconnait au contraire qu’il existe des
forces instinctives dont on ne connait pas trop la nature, mais auxquelles il a di reconnaitre
la capacité de recevoir de ces “apports de libido”. L’image hypothétique qui lui sert de base
est celle d’un “faisceau de tendances” ou la tendance sexuelle figure comme tendance par-
tielle. [...] Dans I’histoire de 1’évolution, ce sont les besoins corporels, comme la faim, la
soif, le sommeil, la sexualité, ou les états émotionnels, les affects, qui constituent I’essence
de la libido. »

Au-dela de cette libido et des forces animales qui nous habitent, nous nous pencherons
plutot sur les strates les plus mystérieuses de I’inconscient. La déification des capacités ar-
tistiques est le fruit de la psyché de I’artiste, de I’inconscient profond, ce monde ou il parle

15 Carl Gustav Jung, Métamorphose de I’ame et ses symboles, Paris, Le Livre de Poche, p. 239 (libido).

31



avec les dieux. Ce monde dans lequel il doit plonger afin de trouver le trésor et combattre
le dragon. Ici, il sera question de I’inconscient collectif et de ses représentations en tant
qu’archétypes, encore une fois sous la lumicre de Jung :

%« Cette observation n’est pas restée isolée : il ne s’agit évidemment pas de représenta-

tions héritées, mais d’une disposition innée a former des représentations analogues, c’est-
a-dire de structures universelles identiques de la psyché ce que j’ai plus tard appelées :
inconscient collectif. J’ai appelé archétypes ces structures. Elles correspondent au concept
biologique de “pattern of behaviour”.
La propriété de I’archétype, ainsi que le montre un regard jeté sur 1’histoire des phéno-
menes religieux, est d’avoir un effet “divin”, ce qui veut dire que le sujet est saisi de la
méme facon que par ’instinct, que méme ce dernier peut étre refoulé, parfois dominé par
cette force. Il serait superflu d’en fournir des preuves. »

Ce monde enfoui ou il peut se perdre et sombrer dans la folie. Et, comme défini précédem-
ment, se retrouver possédé par Dionysos, Apollon et les forces intrinséques a lui-méme. A
I’image du chaman des temps immémoriaux, il cherche les réponses de notre temps afin de
nous les représenter.

Ainsi, la création et I’inspiration proviennent de notre inconscient. Tout est 13, enfoui en
nous ; il s’agit de découvrir ces choses en creusant, tel un archéologue de la psyché. Je
peux dire, par exemple, concernant mon attrait pour les symboles, que cela était déja le
cas dés mon enfance. La signification enfouie, cet aspect du mystére. Je n’ai retrouvé cet
intérét primordial que plus tard, lorsque je compris enfin la maxime « deviens qui tu es ».
Le jeu est alors de pouvoir naviguer dans I’inconscient tout en gardant le controle. Plon-
ger corps et ame dans I’inconscient au risque de se perdre dans ses méandres, de se faire
happer par le grand Serpent marin. Plongée en apnée, mais remonter a la surface afin de
pouvoir en capter le sens et I’intégrer dans son parcours conscient.

Dans la considération de la création inconsciente, il est important de rappeler le role de la
création quant a sa monstration, et donc du fait que I’artiste ait tout de méme conscience
qu’il montre son ceuvre aux « regardeurs ». Bien que nous ayons dit précédemment que
I’artiste ne prenait pas en compte le regardeur pour la création de son ceuvre, force est de
constater que ce dernier en a tout de méme pleinement conscience.

Ainsi, au-dela de la mystique d’un artiste omniscient, il faut bien se rendre compte du ca-
ractére conscient de ce dernier. L’artiste a pleinement conscience de se plonger dans son
inconscient et, de ce fait, il fait ceuvre de réve conscient. C’est pourquoi il est 1€gitime de
rationaliser le processus créatif de 1’artiste et de pouvoir le théoriser via le processus et
les cosmogonies qui en découlent. L artiste, en tant que magicien ou encore alchimiste,
déploie alors son savoir ésotérique en le montrant. Il y a donc deux faces : le concept et la

16 Carl Gustav Jung, Métamorphose de I’ame et ses symboles, Paris, Le Livre de Poche, p. 274

32



formalité exotérique, qui sont expliqués et montrés au « regardeur », et le fondement éso-
térique connu par ’artiste et quelques initiés, qui revét alors le sens profond d’une ceuvre.
On peut dire que I’artiste de valeur a conscience de son inconscient et n’est pas simplement
guidé par le flux de ses projets. L’artiste totalement inconscient se classerait plutot du coté
de I’artiste brut et serait donc un cas d’étude psychologique, plutot qu’un artiste conscient
de son travail et donc un réel penseur. Nous nous référerons ici a la figure de William
Blake, définie par Huxley en ces termes :

7« L’espece mentale a laquelle appartenait Blake est assez largement répandue, méme chez
les sociétés urbaines et industrielles de 1’époque présente. Le caractére unique de 1’ar-
tiste-pocte ne réside pas dans le fait que (pour citer un mont de son Catalogue descriptif) il
vit effectivement “ces originaux merveilleux dénommés Chérubins dans les Saintes Ecri-
tures”. Il ne réside pas en ce que “ces originaux merveilleux vus dans mes visions avaient,
certains d’entre eux, cent pieds de haut... et renfermaient tous quelque signification my-
thologique et absconse”. Il réside exclusivement en son aptitude a traduire, en paroles ou
(d’une facon un peu moins heureuse) en lignes et en couleurs, quelque indication tout au
moins d’une expérience non excessivement rare. Le visionnaire sans talent peut percevoir
une réalité intérieure non moins formidable, belle et significative que le monde contemplé
par Blake, mais il manque totalement de ’aptitude a exprimer, en symboles littéraires ou
plastiques ce qu’il a vue.»

Je ne pense cependant pas prétendre a une totale conscience de 1’acte, mais au moins a la
conscience de I’inconscient et a la mise en place d’un état d’esprit permettant le surgisse-
ment des ¢léments enfouis de I’inconscient. En soi, il y a la conscience de se plonger dans
I’inconscient, mais ce qui en ressort n’est pas forcément du ressort de 1’artiste.

Il faut aussi voir que le processus artistique peut se séparer en deux phases : la concep-
tion et la production. Certains artistes puisent dans I’inconscient a partir de la conception,
puis tentent de reproduire ce qu’ils y ont découvert. D’autres vont directement a la pro-
duction sans avoir congu quoi que ce soit ; cela releve de 1’écriture automatique. Ainsi,
I’inconscient peut surgir d’une part en tant qu’image ou symbole dans la pensée lors de la
conception, ou bien il peut aussi surgir par le geste lors de la production d’une ceuvre. Dans
les deux cas — et il arrive que les deux se chevauchent — I’inconscient tient effectivement
une part prépondérante dans le travail artistique.

I1 a cependant conscience de ce qu’il fait ; le phénomeéne conscient/inconscient fait partie
de son processus de création. Il s’abandonne a I’inconscient pour en tirer un enseignement
et pour pouvoir le diffuser dans le monde de la conscience. Son inconscient est dans les
couches les plus profondes, 1a ou I’inconscient collectif sommeille, 1a ou les secrets de nos
ancétres sont enfouis. Par ce principe, I’artiste fait ceuvre de métamorphose :

7" Aldous Huxley, Les portes de la perception, Paris, 10-18, p. 46 (trés intéressant sur la perception artis-
tique et faculté de la rendre préhensible par le médium. Un bon artiste est celui qui parvient a exprimer le
plus précisément son monde intérieur ou sa perception de la réalité, mais aussi de 1’inconscient. + Blake).

33



B« L’homme ne peut se tourner par simple raison vers n’importe quoi, mais uniquement
vers ce qui est déja en lui une possibilité. Quand la nécessité d’une telle modification se fait
sentir, la voie d’adaptation employée jusqu’alors et qui s’effrite peu a peu est inconsciem-
ment compensée par 1’archétype d’une autre forme d’adaptation. Si alors la conscience
réussit a interpréter I’archétype constellé d’une maniere conforme a la fois au sens et au
moment, alors apparait une métamorphose capable de subsister. »

Est donc artiste uniquement celui qui parvient a représenter son inconscient dans la réa-
lité. L artiste fait, il est acteur, il est mouvement. Ce n’est pas le simple Brahman ; lui, il
parvient a transfigurer sa psyché dans le présent, dans la machine. L’artiste est le saint du
mouvement moderne, les musées ses cathédrales, lieux de culte dédiés a 1’individuation et
a ’homme en tant que personnage divin. Le principe conscient/inconscient est désormais
la nouvelle voie de compréhension de 1’inexplicable. Cette derniére est pseudo-scienti-
fique, mais a le mérite de représenter notre société¢ moderne. Depuis la mort de Dieu, c’est
le psychologue qui est devenu prétre et le psychiatre, évéque.

Comment donc concilier ’artiste dans sa dimension mystique avec les préceptes de 1’in-
conscient et du conscient ?

Par I’individuation, qui est le phénomeéne principal de la capacité qu’a Iartiste a faire des
allers-retours entre conscience et inconscience. On peut se poser la question de savoir si
cette capacité est un don, ce qui conférerait encore plus a I’aura de I’artiste, ou bien si cela
tient plus de I’ordre d’un travail intérieur. Il est fort probable que ce soit les deux. Un artiste
peut devenir un bon artiste avec du travail, mais le maitre, le génie, lui, se voit conférer des
aptitudes innées et inexplicables : une grace des dieux. Est-ce pour cela qu’il a la capacité
de rentrer en contact direct avec eux a travers sa psyché ? Cela est possible.

3. Individualisme sacré

Apres avoir développé le sujet du conscient/inconscient, nous voyons bien maintenant
que le phénoméne d’individuation est essentiel a Iartiste. Je parlerai ici d’un individua-
lisme sacré, un égoisme éclairé qu’il nous faut pousser a I’extréme, c’est-a-dire ne point
transiger. Nous créons des ceuvres non pour les autres, mais pour nous-mémes. Cela est
aussi vrai dans toutes les autres sphéres de la vie : chaque chose est faite inévitablement
pour nous-mémes. Il faut ainsi prendre conscience de cet aspect de I’homme. Les conseils

18 Carl Gustav Jung, Métamorphose de ’ame et ses symboles, Paris, Le Livre de Poche, p. 394 (métamor-
phose de ’homme).

34



bien avisés des personnes en dehors de votre réalité, agités sous couvert d’une charité sin-
cere, ne sont en réalité que pitié et volonté de vous attirer dans la normalité la plus crasse.
Le seul conseil qui saurait étre entendu est le suivant :

Reéalise tes propres expériences, crée ton propre monde, deviens qui tu es.

Pour corroborer cette vision et la pratique d’un certain égoisme éclairé, il est inévitable de
ne pas citer les écrits de Nietzsche dans Le Crépuscule des idoles et sa Généalogie de la
morale :

P« C’est le meilleur qui fait défaut quand 1’égoisme vient a manquer. Choisir d’instinct
ce qui vous fait du mal, étre alléché par des motifs “désintéressés”, voila presque énoncée
la définition de la décadence. “Ne pas chercher son avantage™; ce n’est qu’une feuille de
vigne morale destinée a dissimuler une tout autre réalité, en fait physiologique : “Je ne sais
plus trouver mon avantage”... Désagrégation des instincts ! »

2« Ce retournement de regard qui pose les valeurs — cette nécessaire orientation vers
I’extérieur au lieu du retour vers soi-méme — reléve justement du ressentiment, la morale
d’esclave a toujours besoin en premier lieu, pour émerger, d’un monde opposé et extérieur,
elle a besoin, en termes physiologiques, d’excitations extérieures pour simplement agir —
son action est fondamentalement réaction. »

Ainsi I’ego et son abandon, proné par certains mystiques autoproclamés de notre époque,
fourvoient de trop nombreux ignorants. Ces derniers, qui se sont vus cooptés par des sectes,
ont pris leur doxa comme étant la voie du salut. Or, abandonner son ego, c’est revenir a
I’état animal et donc a celui d’une brebis docile. La seule chose qui fait de nous ce que nous
sommes, c’est justement cet ego. Je prone donc, en contradiction totale, le retour de I’ego
comme premicre pierre d’une reconstruction civilisationnelle.

En venant au sujet du jugement de valeur dans I’art, et donc de ce qui serait esthétique ou
non, nous pourrions dire dans un premier temps que cela est tout a fait relatif. Or, en partant
de I’égoisme éclairé et du total individualisme qui en découle pour ’artiste, la subjectivité
est alors surexprimée. Or, cette subjectivité exacerbée ne tend pas au relativisme. Bien au
contraire, dans le cadre de cet égoisme éclairé, la subjectivité extréme de 1’artiste tend a un
objectivisme total et unique. Une objectivité propre a 1’individu et donc totalement pure,
dénuée de forces extérieures. Ici, point de relativité, mais un combat constant des indivi-
dus par les idées et la création. Cet individualisme total est le mouvement de fond de notre
société postmoderne.

Cette théorie d’un subjectivisme extréme allant vers un objectivisme extréme, venant tota-
lement a I’encontre du « new age » de la subjectivité vers le relativisme, dessine selon moi

% Friedrich Nietzsche, Crépuscule des idoles, Paris, Folio Essais, p. 78.

20 Friedrich Nietzsche, Généalogie de la morale, Paris, Le Livre de Poche, p. 82.

35



un cycle de valeurs d’un extréme a ’autre. Il y a inversement des valeurs.
Nous dirons donc :

Un égoisme ? Un ego surdimensionné ? Oui, et avec exces. 1l faut passer par le plus pro-
fond de I’ego pour pouvoir trouver le trésor enfoui de I’inconscient. C’est par cet ego que
’artiste se développe pour atteindre 1’individualisme sacré — son individuation.

Ces considérations ne sont cependant pas totalement nouvelles et restent en lien avec une
histoire de I’humanisme, certainement poussée lui aussi a son extréme. D¢ja, Hegel, dans
Introduction a [’esthétique - Le beau, nous donnait une définition de I’individu comme
figure sacrée :

21« C’est ainsi par exemple, que la réalité de 1’espéce a sa source dans I’individu concret
et libre; la vie n’existe que sous la forme d’étres vivants individuels, le bien n’est réalisé
que par des hommes individuels et toute vérité n’est telle que pour une conscience qui sait,
pour un esprit qui existe pour lui-méme. »

I1 ajoute ensuite plus loin dans le livre :

22« Le contenu des dieux doit notamment se révéler comme étant le contenu des individus
eux-mémes, de sorte que, d’une part, les puissances dominantes apparaissent comme indi-
vidualisées en soi et pour soi et que, d’autre part, tout en étant extérieures a I’homme, elles
se présentent comme immanentes a son esprit et a son caractere. »

L’expérience de la pleine conscience a 1’échelle individuelle pose évidemment la question
de savoir si, apres tout, je ne serais pas le seul a expérimenter cette conscience ? Et donc,
si les individus qui m’entourent ne seraient-ils pas qu’une création de ma psyché¢ ? En tant
qu’individu, je suis la mesure de ce monde et donc, si je tire le fil, il n’y aurait rien qui
me serait strictement interdit, tout ceci étant simplement pure projection. Quoique cette
pensée puisse contraindre a la folie, elle est bien utile pour détruire les barriéres morales et
psychologiques de notre société. Toutefois, ici, il n’est pas question de se noyer dans des
considérations solipsistes, mais bien d’utiliser ce phénomeéne comme une force de modifi-
cation de notre réalité.

Ainsi, I’expérience de la conscience en tant que déterminant de la réalité permet a I’homme
de s’affranchir des anciennes limites et de pouvoir atteindre son plein potentiel. Dans la
logique de I’individualisme sacré, il est justement question de cette « pleine conscience »
du soi. Au-dela d’une croyance d’ordre mystique, c’est bien plus un systéme de pensée
permettant a I’homme de se transfigurer.

2l G.W.F. Hegel, Introduction a I’esthétique - Le beau, Paris, Champs, pp. 198 199 (en parlant des idées).

22 G.W.F. Hegel, Introduction a I’esthétique - Le beau, Paris, Champs, p. 292.

36



Nous pouvons peut-étre aussi parler ici du phénomene de volonté, qui serait le dépasse-
ment de la simple conscience passive, afin d’aller vers un mécanisme d’action et de mise
en mouvement de notre étre, du soi. La modernité a fait apparaitre, surtout en Occident,
I’individu. La surmodernité transcendera cet individu pour le mener a dépasser le simple
Homo sapiens et le transfigurer. Il peut donc, par son individuation et sa perception accen-
tuée, guider le commun des mortels vers un nouveau cycle civilisationnel. Je dirais méme
qu’il est nécessaire que chaque homme devienne artiste afin de pouvoir transcender son
étre.

37



[II. COSMOLOGIE



1. Cycles

J’ai toujours cru, aussi loin que je me souvienne, a la nature cyclique du monde, a son
¢éternelle révolution. Un développement lin€aire étant bien trop parcellaire et peu repré-
sentatif de la vie que je pense mener. Il y a méme des cycles inscrits dans les cycles, et
ce jusqu’a des dimensions microscopiques et macroscopiques. La création, quant a elle,
est aussi cyclique : elle s’accompagne de cycles de croissance, d’age d’or, de déclin et de
chute. L’artiste se renouvelle sans cesse au cours de ses phases de création. Je milite pour
une nature cyclique de la création, de destruction des repéres esthétiques et de renaissance
perpétuelle. Ainsi, dans une logique cosmologique, nous pouvons voir cela comme la re-
présentation de cycles a petites échelles lors de la vie de 1’artiste, mais aussi, plus large-
ment, a I’échelle d’une civilisation. L’art est un perpétuel mouvement.

Dans une dimension historique, nous devons nous situer, d’un point de vue religieux et
métaphysique, a la fin du cycle chrétien concernant I’Occident. Bien que quelques résur-
gences paraissent ci et 1a, elles ne sont que des adaptations du protestantisme modernisé. 11
peut donc, en considérant cela, étre fertile de nous demander quelle religion nouvelle vien-
dra écraser les ruines du christianisme pour reconstruire un nouveau socle civilisationnel.
Dans ce sens, la conversion a I’Islam est une potentialité pour I’Europe. La nature a horreur
du vide, et cela s’applique aux civilisations. Néanmoins, nous ne dirons pas qu’il y a un
vide total en Occident. Nous pouvons prendre fait et cause pour la réelle révolution d’ordre
métaphysique de la modernité, a savoir la science. Il est clair que le mouvement spirituel
de fond de notre monde moderne se trouve objectivement du c6té des sciences. Il est tout a
fait logique aujourd’hui, en parlant de foi, que cette derniere fasse ceuvre de vérité révélée.
Cela est dii, évidemment, a une opérativité et un ancrage dans la réalité permettant 1’appa-
rition des miracles modernes. Il suffirait d’y ajouter une ame, et ce mouvement serait sans
doute incontesté. Cependant, pour surpasser ces croyances, je pense qu’il est plutdt inté-
ressant de chercher les réponses au fond de nous-mémes, dans 1’individu. Et, comme défini
précédemment, dans la conception d’un humanisme extréme — un individualisme sacr¢.

L’Histoire a une tendance a la répétition, a I’autorépétition. Les croyances, les religions
naissent et meurent. Certains diront qu’elles évoluent dans une perspective linéaire, mais
selon la vision cyclique, il subsiste plutot des ersatz d’anciennes croyances qui se maté-
rialisent dans les nouvelles. En soi, une religion en tant que telle s’effondre sur elle-méme
a un moment donné. Nous ne voyons plus de rites celtes ou égyptiens authentiques, par
exemple, bien que certains néo-paiens ou loges voudraient les faire revivre. Il s’agit bien
ici de subterfuges.

Nous pouvons donc dire que, lors de I’effondrement d’une civilisation ou d’une religion,
on observe un détachement des liens que les individus avaient avec ces dernicres. Cela se

39



traduit quasiment systématiquement par 1’apparition d’un ou plusieurs syncrétismes de
différents mythes et symboles, anciens et nouveaux. Ces syncrétismes, ces agglomérats
de valeurs, de morales et de signes se forment jusqu’a I’apparition de nouveaux dogmes,
puis de nouvelles religions. Repensons, par exemple, aux trois grands monothéismes. Ils
n’étaient a leur apparition que de simples sectes, puis se transformerent a travers le temps
par apport successif d’¢léments divers.

Cela explique, par exemple, la prolifération de nouvelles croyances, elle-méme accélérée
par les forces de la postmodernité actuelle. Nous pouvons, par exemple, nous référer, déja
au tout début de la modernité, a I’ceuvre visionnaire de Nietzsche — son Zarathoustra,
qui est en soi une tentative de création d’un nouveau syncrétisme mythique, spirituel et
symbolique.

Ces cycles peuvent aussi se retrouver a un niveau plus microscopique. Prenons la vie
des artistes ou méme celle des individus. Les schémas mentaux, bien que différents, se
répetent. Pour illustrer cela avec quelques exemples triviaux, nous pouvons observer les
magnats de 1’automobile, Musk, et son homologue du passé, Ford. Ou bien encore Lé-
nine et Robespierre, dans leurs visions radicales des dictatures du prolétariat et du salut
public. Les similitudes historiques et politiques sont frappantes. Est-ce di au caractére de
I’homme a se répéter et & mimer ses prédécesseurs ? Une espéce de prophétie autoréalisa-
trice ? Ou bien y a-t-il plutdt ici une force de répétition inhérente & d’autres éléments que
la sociologie pourrait trés bien nous proposer ?

Mais recentrons-nous maintenant sur les théses avancées en amont. La question existen-
tielle de ’esthétique chez I’artiste a tout a voir avec des jugements de valeur liés a sa
temporalité. Ce Zeitgeist est néfaste pour la créativité dans la mesure ou ’artiste ne ferait
que recopier ce qui est déja présent. Or le rdle de I’artiste est justement de sortir de cette
reproduction perpétuelle. Il doit s’aventurer aux confins de 1’ame, du processus de création
et de I’expérimentation afin de créer une nouvelle et individuelle cosmogonie esthétique.

2. Inversion des valeurs et éternel retour

La tendance a la répétition des cycles devrait plutot se retrouver dans leurs mécanismes
intrinseéques : naissance, accélération, acmé, décadence, effondrement.
Il y a encore un concept nietzschéen qui me semble extrémement important, celui de I’in-
version des valeurs. Ce dernier, dans notre logique cyclique, est tout a fait essentiel. Ef-
fectivement, il est important de noter, comme pour les civilisations, qu’a la fin d’un cycle
le nouveau démarre sur des bases diamétralement opposées a celles du précédent. Il serait
intéressant, en sachant ce que « valeurs » signifie au niveau civilisationnel, de transposer
ce terme de valeur au processus artistique. Ces valeurs, si nous en prenons un sens esthé-

40



tique, représentent plus qu’un simple jugement moral, mais plutdt une vision qualitative de
la représentation d’un état de fait esthétique.

Nous pouvons par exemple admettre des valeurs esthétiques communes au classicisme :
respect des proportions, thématiques antiques, recherche d’un réalisme figuratif, etc. En
prenant I’opposé en termes de valeur, nous pouvons prendre I’impressionnisme : représen-
tation de la sensation, fuite du réalisme, représentation abstraite. Je pourrais de méme citer
ici Le Corbusier au sujet de I’architecture moderne :

B« Sil’on se place en face du passé, on constate que la vieille codification de 1’architecture,
surchargée d’articles et de réglements pendant quarante siécles, cesse de nous intéresser ;
elle ne nous concerne plus; il y a eu révision des valeurs; il y a eu révolution dans le
concept de I’architecture. »

C’est ici que I’on pourrait invoquer le phénomene de révolution : révolution dans son sens
de retournement, d’inversion des valeurs. Ainsi, dans notre logique, 1’écoulement cyclique
du temps ne se produit pas forcément de maniére paisible, mais bien par la lutte éternelle
des contraires, de forces qui s’opposent. Ces forces peuvent étre visibles dans le travail
artistique, ou du moins préhensibles. C’est pourquoi nous développerons plus tard le prin-
cipe d’accélérationnisme dans le sens de 1’accélération volontaire de la décadence d’un
cycle afin d’en faire démarrer un nouveau, diamétralement opposé.

Une fois introduite cette notion d’inversion des valeurs, prenons maintenant un autre prin-
cipe nietzschéen de nature cyclique. Nous le transposerons par la suite a I’inversion des
valeurs. Ce principe est introduit par Nietzsche dans Le Gai Savoir :

2*«— Et si un jour, ou une nuit, un démon te suivait dans ta supréme solitude et te disait:
“Cette vie, telle que tu la vis actuellement, telle que tu I’as vécue, il te faudra la revivre
encore une fois, et d’innombrables fois; et il n’y aura en elle rien de nouveau, au contraire !
la moindre douleur et la moindre joie, la moindre pensée et le moindre soupir, ce qu’il y
a d’infiniment grand et d’infiniment petit dans ta vie reviendra et tout reviendra dans le
méme ordre — cette araignée aussi et ce clair de lune entre les arbres, et aussi cet instant
et moi-méme. L’éternel sablier de I’existence se retournera sans cesse — et toi avec lui,
poussiere des poussieres!” — Ne te jetterais-tu pas contre terre en gringant des dents et
ne maudirais-tu pas le démon qui parlerait ainsi ? Ou bien as-tu déja vécu un instant assez
prodigieux pour lui répondre : “Tu es un dieu, et jamais je n’ai entendu chose plus divine !”
Si cette pensée s’emparait de toi, tel que tu es, elle te transformerait peut-étre, mais peut-
étre t’anéantirait-elle ; la question “veux-tu cela encore une fois et un nombre incalculable
de fois?”, cette question péserait sur toutes tes actions du poids le plus lourd! Et alors,
combien il te faudrait aimer la vie et t’aimer toi-méme pour ne plus désirer autre chose que
cette supréme et éternelle confirmation, cet éternel et supréme sceau! -»

2 Le Corbusier, Vers une architecture, Paris, Champs Flammarion, pp. >*° 2*! (inversion des valeurs).

2 Friedrich Nietzsche, Le gai savoir, Livre IV, Paris, Le Livre de Poche, p. 341.

41



Il s’agit du concept d’éternel retour, I’un des principes fondateurs de la pensée de Nietzsche.
La source de I’acceptation de la vie. Un pur hack psychologique pouvant mener a I’accom-
plissement de son destin. Nous prendrons ce puissant principe et le développerons dans sa
nature cyclique. Mais avant cela, il nous est important de considérer sa force de transfigu-
ration.

Ici, I’éternel retour, comme nous I’avons compris, permet a 1’individu, par I’intermédiaire
du démon, de se projeter dans des cycles de réincarnation infinis et inchangés. Par cette
compréhension, I’individu peut mettre en perspective sa propre vie et savoir s’il I’a vécue
comme il se devait, comme il le voulait. Cette illumination est permise par la remise en
question de notre propre vie en tant que potentiel recommencement éternel. L’éternel re-
tour porte une force toute particuliere quant a la volonté et a I’amor fati. Je fais donc de ce
principe philosophique une des bases de ma pensée.

Or, nous pourrions dire, a raison, que 1’éternel retour serait opposé au principe d’inversion
des valeurs. L’éternel retour, devant étre la reproduction a I’identique de ce qui s’est passé¢,
impliquerait que le phénomene d’inversion des valeurs se reproduise lui aussi éternel-
lement a I’identique. Nous avons cependant bien vu précédemment que I’inversion des
valeurs est un cycle, mais agissant sur les valeurs et donc ne pouvant pas se reproduire
identiquement. Nous avons donc ici une contradiction essentielle de la logique cyclique de
Nietzsche. Nous allons voir que cette tension contradictoire est fertile pour comprendre la
nature cosmologique des cycles.

L’éternel retour est un phénoméne d’ordre beaucoup plus omnipotent que 1’inversion des
valeurs. Ce dernier n’est pas régulé par les valeurs positives ou négatives, ni par le juge-
ment qui en découle. L’éternel retour est le moteur, 1’énergie primordiale du changement.
En développant ces idées de 1’éternel retour et de I’inversement des valeurs en tant que
révolution, cela nous ouvre a une vision cyclique plus complexe, liée aux théories de René
Guénon sur le Kali Yuga, et a une vision bien plus étendue et cosmique. Ainsi, pour visua-
liser cette philosophie cyclique de la création, il sera important de ne pas avoir une vision
simplement bidimensionnelle, mais bien quadridimensionnelle.

3. Cosmogonie de I’individu sacré

Une fois introduits les principes de base de notre vision cyclique du monde, nous allons
la rattacher a la question de la cosmogonie de I’artiste et a la création d’'un monde mouvant.
Comme nous ’avons développé plus en amont, pour bien comprendre ce qui va suivre, il
nous faut nous rattacher au concept d’individualisme sacré. L artiste, I’individu, est de ce
fait au centre de nos questionnements et constitue la seule métrique de la réalité. L’indivi-
du et le soi sont la seule mesure de référence dans ce qui va suivre. Développé au niveau

42



archétypal, I’artiste est un créateur de monde. Il engendre une cosmogonie®.
Une cosmogonie, c’est-a-dire la création de ’'univers, d’un monde, la création d’un récit
personnel et mythologique, ou encore 1’apparition du Big Bang. Nous comprenons ici la
cosmogonie comme le processus de création d’un univers créatif. L'univers, le cosmos
représentant par allégorie les ceuvres, les mouvements artistiques et les idées. Ainsi, le
processus de création est une cosmogonie, et la cosmogonie est un processus.

Cela souléve une question a laquelle nous allons répondre directement pour clarifier notre
propos : celle de la différence entre percevoir le monde tel qu’il est ou bien le créer par
soi-méme. Il y a ici une opposition entre, soit un monde existant auquel notre perception
s’applique, soit un monde cré¢ de toute piece par notre perception.

De notre point de vue, le monde est créé par nous-mémes et donc il y a une infinité de
mondes pour chaque individu. Mais en méme temps, un seul monde, car c’est le notre et
qu’il est créé par nous-mémes ainsi que tout ce qui s’y trouve. Ici, nous pouvons citer a
nouveau le concept d’objectivisme total, qui n’est plus une subjectivité, mais une extréme
individualisation se situant a un point de jonction entre ces deux concepts.

I1 nous faut alors partir du principe, pour ce qui va suivre, que I’artiste est un créateur de
monde. Ou du moins I’artiste comme personnification du héros moderne — mi-homme,
mi-dieu. Nous pourrons encore une fois citer ici Jung afin de caractériser I’inclination
divine de I’individu en tant que héros, et donc la nature de 1’artiste dans notre développe-
ment:

%« Ainsi le mythe du héros est un drame inconscient qui n’apparait qu’en projection, com-
parable aux événements de la parabole de la caverne de Platon. Le héros lui-méme y ap-
parait un étre qui a quelque chose de plus que le caractére humain. Il est des I’abord carac-
térisé allusivement comme dieu. Il est psychologiquement un archétype du soi; sa nature
divine exprime donc que le soi est aussi “numineux”, c¢’est-a-dire presque dieu, ou qu’il
participe de la nature divine.»

Nous définissons alors ici I’artiste en tant que héros quasi divin et créateur de monde par
individuation. Afin de se représenter le schéma de cette cosmologie?’, il nous faudra re-
venir plus en profondeur sur le principe d’éternel retour et sa tension avec I’inversion des
valeurs.

L’éternel retour comme expliqué précédemment est le mécanisme omnipotent du monde,
I’inversion des valeurs par I’excés et la réaction qu’il engendre est un autre phénomene,

25 Cosmogonie : processus de création d’un univers, d’un monde ou d’un récit personnel et mythologique ;
par extension, le processus créatif de I’artiste qui engendre un univers.

26 Carl Gustav Jung, Métamorphose de I’ame et ses symboles, Paris, Le Livre de Poche, p. 645 (archétype
du héros = nature divine inscrite dans I’homme).

27 Cosmologie : I’univers en tant que tel, sa structure et son organisation, représenté symboliquement par
les ceuvres, les mouvements artistiques et les idées.

43



mais inscrit dans celui plus global de I’éternel retour.

A I’échelle de I’homme si I’on réfléchit métaphysiquement, 1’éternel retour serait la ré-
incarnation perpétuelle de I’étre, la temporalité et ’Ame unique que nous devrons vivre
éternellement. Nous pouvons aussi dire que 1’individu cherche a renaitre. C’est en soi dans
sa nature que d’aspirer a I’immortalité par la renaissance. Symboliquement exprimé par
Jung avec le retour a la mére. Qui peut se comprendre psychologiquement par le combat
de ses démons intérieurs, dans la logique incestueuse de Jung. Ce pour renaitre en tant que
héros «régénéré». En soi I’aspiration a la renaissance de 1’homme par le sacrifice est de
nature divine et solaire :

2B« Le sens du cycle mythique ici éveillé est clair : ¢’est I’aspiration a retrouver la renais-
sance par retour dans le sein maternel, c’est-a-dire a devenir immortel comme le soleil. »

La est le phénomene global et cosmique de renaissance. Concernant I’éternel retour comme
proposé par le démon invoqué par Nietzsche, ici la renaissance est inchangée.

Nous voyons néanmoins qu’au cours de nos vies d’individu nos valeurs changent, s’in-
versent cycliquement. S’inscrivent alors a I’intérieur de ce cycle immanent des cercles plus
petits de naissance, d’accélération, d’acmé, de décadence et d’effondrement. Je pourrais
étre incliné vers I’art classique dans les premiéres années, mais complétement changer ma
vision et m’incliner plus vers I’abstraction totale du minimalisme a une autre période de
ma vie. Il existe d’innombrables exemples au niveau individuel de nos contradictions et
nos inversions de valeurs, elles font partie de notre vie.

Ainsi la problématique de ce questionnement d’un point de vue de la «croyance» est que
st le cycle de I’éternel retour devait se répéter, mais d’une maniere différente, alors le pou-
voir de volonté qu’il crée serait completement annihilé. Nous avons I’exemple de 1’Hin-
douisme, qui préfere croire en une réincarnation de I’ame apres la mort, mais dans un autre
corps, une autre incarnation. Ici il y aurait une perte d’élan vital et déja une vision d’un
paradis rédempteur. Effectivement, le fait de penser que 1’on revivra sa vie indéfiniment en
un cycle infini, et ce exactement de la méme maniére, est le fondement méme de la logique
de I’amor fati. En soi, tu n’as qu’un seul destin, tu ne te réincarneras pas en quelque chose
d’autre, le paradis est un mensonge.

Cependant, d’un point de vue plus macroscopique et dans une logique civilisationnelle ou
cosmologique, c’est-a-dire d’un monde, on voit bien qu’il y a des cycles similaires, mais
diamétralement opposés. Prenons par exemple la chute de I’Empire romain ou, du moins,
son 4ge d’or en comparaison a ’age d’or du Moyen Age durant le XIII¢ siécle. La société,
les croyances, 1’art et ’architecture ne sauraient étre plus opposés. Il persiste bien str des
fragments du passé, mais les fondements mémes de la pensée romaine disparaissent. Il

2 Carl Gustav Jung, Métamorphose de I’ame et ses symboles, Paris, Le Livre de Poche, p. 357 (aspiration
a I’immortalité par la renaissance).

44



faudra attendre la Renaissance et I’essor des empires occidentaux pour voir une tentative
de réactivation des valeurs de la Rome antique. Cependant, ces dernicres ne sauraient étre
les mémes que les valeurs romaines. Elles se sont éteintes avec la chute de I’Empire. En
prenant cet exemple de la confrontation entre civilisation romaine et civilisation du Moyen
Age, nous avons bien ici une inversion des valeurs. La logique cyclique parait alors décor-
rélée de celle de I’éternel retour. Au niveau civilisationnel, rien ne se reproduit exactement
de la méme maniére.

C’est ici que notre principe de 1’individu sacré en tant que créateur de monde est central.
Ce dernier est le cycle supérieur du cosmos. L’univers individuel est donc éternel et in-
changé durant tous les cycles de I’existence, un éternel recommencement. Cette dichoto-
mie évidente entre le cycle individuel et le cycle civilisationnel peut cependant étre ¢ludée.
Il nous faut, pour ce faire, considérer que le cycle de I’éternel retour de 1’individu sacré
est corollaire au cycle cosmique ; au contraire, le cycle civilisationnel, quant a lui, est co-
rollaire au cycle des variations de valeurs lors de la vie d’un individu. Il y a donc totalité
concernant 1’éternel retour et fragmentation concernant I’inversion des valeurs.

Et donc, pour décrire cela succinctement :

L’éternel retour et I’individualisme sacré représentent le grand cycle infini, omnipotent,
omniprésent, immanent.
L’inversion des valeurs représente, quant a elle, les cycles inférieurs.

Pour imager le propos, partons d’un schéma en deux dimensions afin d’étre plus explicite :

Un grand cycle
Un grand cercle
Dans lequel s’inscrivent
D’autres cycles

D’autres cercles

Le grand est infini

Le grand est inchangé
Les autres sont multiples
Les autres se répetent

45



4. Cycle complexe

Nous ’avons vue : la définition cyclique du monde est complexe. Cette logique du
grand cycle et des cycles inférieurs inscrits en lui est encore en formation dans mon esprit
lorsque j’écris ces lignes, mais cette tension conceptuelle est porteuse d’une révélation
d’ordre métaphysique.

Partons donc de I’individu : nous disions qu’il est le centre de son propre univers de par sa
perception. De ce fait, ’éternel retour de I’individu représente le cycle du centre de 1’uni-
vers. Ce dernier est éternel et inchangé.

Concernant les cycles inférieurs, au niveau de la vie de I’individu, ils sont les phases de
vie avec ses hauts et ses bas, mais se répetent dans un méme schéma. Ces cycles sont dif-
férents, mais ont tendance a se reproduire. C’est par la force justement du grand cycle et
de I’éternel retour. Les cycles inférieurs eux sont régis par le principe d’inversement des
valeurs.

C’est pourquoi je disais précédemment, d’un point de vue de la croyance, que le grand
cycle et 1’éternel retour ont une dimension métaphysique et représentent un mouvement
permanent, éternel et, surtout, omniprésent et omnipotent.

Les cycles inférieurs, nous les avons expliqués au niveau de I’individu. Ils sont aussi ob-
servables au niveau macroscopique dans 1’histoire des civilisations et dans la destruction
et ’apparition de mondes dans 1’univers. A 1’échelle cosmique, le grand cycle se répéte
indéfiniment, et ce, en étant inchangé et immuable. A la fin de notre univers, lorsque ce
dernier aura fini sa phase d’expansion éternelle, alors, cet univers renaitra et le grand cycle
reprendra avec les mémes logiques a une échelle infinie.

Pour éclairer ces propos, nous allons étudier et commenter la logique complexe de René
Guénon sur les cycles. Cela nous aidera ensuite a réellement schématiser la cosmologie
de I’artiste. Guénon, métaphysicien et ésotériste du XXe siecle, a développé une pensée
profonde sur la tradition universelle. Ici, nous nous intéresserons particulierement a sa
vision cyclique du temps et de I’Histoire au niveau cosmique. Cette dernicre est fortement
influencée par les traditions orientales.

Nous allons, pour ce faire, étudier ici un passage dense, mais essentiel pour la compréhen-
sion du développement a suivre. Ce dernier est issu du premier chapitre de La Crise du
monde moderne :

46



¥« La doctrine hindoue enseigne que la durée d’un cycle humain, auquel elle donne le nom
de Manvantara, se divise en quatre ages, qui marquent autant de phases d’un obscurcisse-
ment graduel de la spiritualité primordiale ; ce sont ces mémes périodes que les traditions
de I’antiquité occidentale, de leur coté, désignaient comme les ages d’or, d’argent, d’ai-
rain et de fer. Nous sommes présentement dans le quatrieme age, le Kali-Yuga ou “age
sombre”, et nous y sommes, dit-on, depuis déja plus de six mille ans, c’est-a-dire depuis
une époque bien antérieure a toutes celles qui sont connues de I’histoire “classique”. De-
puis lors, les vérités qui étaient autrefois accessibles a tous les hommes sont devenues de
plus en plus cachées et difficiles a atteindre ; ceux qui les possédent sont de moins en moins
nombreux, et, si le trésor de la sagesse “non humaine”, antérieure a tous les ages, ne peut
jamais se perdre, il s’enveloppe de voiles de plus en plus impénétrables, qui le dissimulent
aux regards et sous lesquels il est extrémement difficile de le découvrir. C’est pourquoi il
est partout question, sous des symboles divers, de quelque chose qui a été perdu, en appa-
rence tout au moins et par rapport au monde extérieur, et que doivent retrouver ceux qui
aspirent a la véritable connaissance; mais il est dit aussi que ce qui est ainsi caché rede-
viendra visible a la fin de ce cycle, qui sera en méme temps, en vertu de la continuité qui
relie toutes choses entre elles, le commencement d’un cycle nouveau.

Mais, demandera-t-on sans doute, pourquoi le développement cyclique doit-il s’accomplir
ainsi dans un sens descendant, en allant, du supérieur a ’inférieur, ce qui, comme on le
remarquera sans peine, est la négation méme de 1’idée de “progres” telle que les modernes
I’entendent ? C’est que le développement de toute manifestation implique nécessairement
un ¢loignement de plus en plus grand du principe dont elle procéde; partant du point le
plus haut, elle tend forcément vers le bas, et, comme les corps pesants, elle y tend avec
une vitesse sans cesse croissante, jusqu’a ce qu’elle rencontre enfin un point d’arrét. Cette
chute pourrait étre caractérisée comme une matérialisation progressive, car I’expression
du principe est pure spiritualité ; nous disons 1’expression, et non le principe méme, car
celui-ci ne peut étre désigné par aucun des termes qui semblent indiquer une opposition
quelconque, étant au-dela de toutes les oppositions.

Ce que nous venons de dire du développement de la manifestation présente une vue qui,
pour étre exacte dans I’ensemble, est cependant trop simplifiée et schématique, en ce
qu’elle peut faire penser que ce développement s’effectue en ligne droite, selon un sens
unique et sans oscillation d’aucune sorte ; la réalité est bien autrement complexe. En effet,
il y a lieu d’envisager en toutes choses, comme nous I’indiquions déja précédemment,
deux tendances opposées, I’une descendante et I’autre ascendante, ou si I’on veut se servir
d’un autre mode de présentation, 1’'une centrifuge et I’autre centripete; et de la prédomi-
nance de 1’'une ou de I’autre procédent deux phases complémentaires de la manifestation,

2 René Guénon, La crise du monde moderne, Paris, Kult, pp. 21 24.

47



I’une d’éloignement du principe, 1’autre de retour vers le principe, qui sont souvent com-
parées symboliquement aux mouvements du cceur ou aux deux phases de la respiration.
Bien que ces deux phases soient d’ordinaire décrites comme successives, il faut concevoir
que, en réalité, les deux tendances auxquelles elles correspondent agissent toujours simul-
tanément, quoique dans des proportions diverses; et il arrive parfois, a certains moments
critiques ou la tendance descendante semble sur le point de I’emporter définitivement dans
la marche générale du monde, qu’une action spéciale intervient pour renforcer la tendance
contraire, de fagcon a rétablir un certain équilibre au moins relatif, tel que peuvent le com-
porter les conditions du moment, et a opérer ainsi un redressement partiel, par lequel le
mouvement de chute peut sembler arrété ou neutralisé temporairement.*

Il est facile de comprendre que ces données traditionnelles, dont nous devons nous borner
a esquisser un apergu trés sommaire, rendent possibles des conceptions bien différentes
de tous les essais de “philosophie de 1’histoire” auxquels se livrent les modernes, et bien
autrement vastes et profondes. Mais nous ne songeons point, pour le moment, a remonter
aux origines du cycle présent, ni méme plus simplement aux débuts du Kali-Yuga; nos
intentions ne se rapportent, d’une fagon directe tout au moins, qu’a un domaine beaucoup
plus limité, aux derniéres phases de ce méme Kali-Yuga. On peut en effet, a I’intérieur de
chacune des grandes périodes dont nous avons parlé, distinguer encore différentes phases
secondaires, qui en constituent autant de subdivisions; et, chaque partie étant en quelque
facon analogue au tout, ces subdivisions reproduisent pour ainsi dire, sur une échelle plus
réduite, la marche générale du grand cycle dans lequel elles s’intégrent; mais, 1a encore,
une recherche compléete des modalités d’application de cette loi aux divers cas particuliers
nous entrainerait bien au-dela du cadre que nous nous sommes tracé pour cette étude.
Nous mentionnerons seulement, pour terminer ces considérations préliminaires, quelques-
unes des dernicres époques particulieérement critiques qu’a traversées I’humanité, celles
qui rentrent dans la période que I’on a coutume d’appeler “historique”, parce qu’elle est ef-
fectivement la seule qui soit vraiment accessible a I’histoire ordinaire ou “profane”; et cela
nous conduira tout naturellement a ce qui doit faire 1’objet propre de notre étude, puisque
la derniére de ces époques critiques n’est autre que celle qui constitue ce qu’on nomme les
temps modernes. »

Avant de plonger dans le coeur de la pensée de Guénon et de la transposer a notre dé-
veloppement, je vais définir quelques notions fondamentales. Nous devons prendre en
considération que la logique cyclique de Guénon est fortement inspirée par la cosmogonie
hindoue. Pour lui, nous sommes actuellement au 4¢ et dernier age du grand cycle, ce que
1’on appelle le «Kali Yuga» ou I’Age Sombre. Ici, les vérités sont de plus en plus cachées
par des symboles, car nous sommes de plus en plus ¢éloignés de I’age d’or, 1’age primor-
dial. Cependant, pour Guénon, la fin du Kali Yuga est proche et la révélation des vérités

3 Ceci se rapporte a la fonction de « conservation divine», qui, dans la tradition hindoue, est représentée
par Vishnu, et plus particuliérement a la doctrine des Avataras ou « descentes» du principe divin dans le
monde manifesté, que nous ne pouvons naturellement songer a développer ici.

48



antérieures sera possible par le recommencement du grand cycle. Ainsi, dans la pensée de
Guénon, contrairement a 1’idée de progres, la vérité se trouve au commencement du cycle
— lors de sa naissance. Il nous est facile de réaliser des paralleles avec les concepts que
nous avons développés en amont sur les archétypes et 1I’individu sacré.

Mis de c6té ces considérations, nous allons plutot nous pencher sur la nature réellement
cyclique de sa définition et sur son fonctionnement, son mouvement.

Guénon, parvient, a travers sa théorie métaphysique ainsi qu’aux savoirs ancestraux accu-
mulés au cours de sa vie, a procéder a une schématisation assez intéressante du cycle. Il y
a ici une vision réellement pluridimensionnelle des cycles.

Le systeme singulier auquel je fais référence est celui d’une vision centrifuge et centripéte
du cycle, comparable a un cceur ou a la respiration. Il y a donc un point focal du cycle.
Chez Guénon, le point focal est la vérité originelle ou 1’age d’or. De notre point de vue,
nous allons représenter ce point focal comme étant 1’individu, le soi. Ici, un schéma pour
représenter cela :

Ce systeme représente une vision centrifuge et centripete du cycle, comparable au coeur et
la respiration.

Soit nous nous rapprochons de la vérité originelle, soit nous nous en ¢loignons. On pourra
se dire ici que cela ressemble au systéme d’inversion des valeurs. On s’¢loigne ou on se
rapproche d’une vérité originelle par la variation entre des poles de valeurs. Nous com-
prendrons aisément, encore une fois, qu’adapté a notre systeme, ce point focal représente

49



I’individu, 1’age d’or originel pouvant, quant a lui, étre la représentation de I’inconscient
collectif. Tout est en nous et nous sommes, ou du moins je suis, le point focal de 1’exis-
tence.

Guénon insiste aussi sur le fait qu’il y a des ruptures, mais qu’il n’y a jamais de disconti-
nuité, car les cycles s’enchainent causalement. Ce caractére immanent du cycle et son
caractére causal nous rattachent par analogie a I’éternel retour. L’éternel retour, en tant
que cycle omnipotent, est celui du destin. L’éternel retour est donc entiérement causal et,
une fois encore, inchangé. Cela corrobore notre théorie sur 1’éternel retour comme force
supérieure, 1’individu sacré comme point focal de ’'univers et créateur. Les forces des in-
versions de valeurs, elles, sont des cycles inférieurs animés par la puissance fondamentale
de I’éternel retour et de I’individu. Ainsi, cette vision peut étre appliquée a une véritable
cosmologie, un univers en soi.

Afin de résumer tout cela :

Le grand cycle représente 1’éternel retour, I’individu sacré et le cosmos.
Les cycles inférieurs représentent I’inversion des valeurs, les cycles de la vie et les cycles
civilisationnels.

Avec ce développement et grace a I’aide précieuse de Guénon pour la compréhension des
cycles complexes, le schéma d’un tore en mouvement pourrait étre la meilleure représen-
tation de cette force universelle et pourtant totalement individuelle. Effectivement, avec
I’ajout de la logique centrifuge et centripete de Guénon, cela correspondrait a I’image que
nous dessinions du grand cercle et des cycles inférieurs, mais cette fois-ci dans une vision
quadridimensionnelle.

Nous avons donc ici la représentation d’un tore, un trou noir universel, la représentation
d’un cycle complexe. Il serait intéressant de pouvoir I’animer sur ces pages afin d’en avoir
la compléte représentation en tant que mouvement éternel.

Dans cette schématisation de trou noir de I’existence, ['univers s’étend jusqu’au point de
causalité ou il se contracte sur lui-méme afin de ressusciter éternellement. Il tourne de
la méme maniére indéfiniment sur lui-méme, par la force de gravitation causée par son
centre. L’individu est le centre de ce trou noir, le centre de la force mettant 1’univers en
mouvement. Ce cosmos se contractant et revenant sur lui-méme indéfiniment, ce cosmos
tournant par la méme occasion indéfiniment, et ce dans les mémes conditions.

L’individu sacré, I’éternel retour, I’inversion des valeurs représentent les forces primor-
diales de la création. Ceci est la métaphysique de I’artiste et de 1’art en tant que mouvement

50



perpétuel. Elle tend a une compréhension de I’individu en tant que force primordiale. Cette
révélation métaphysique et cette image du cycle universel et éternel centré sur I’individu
nous ouvrent les portes de la création. Elle nous ouvre les potentialités de la destinée par
son dévoilement.

Nous allons apprendre comment utiliser cette métaphysique, cette mystique cosmologique.
Nous verrons que cette derniere peut intégrer une force opérative, une opérativité par le
processus de création.

51



IV. OPERATIVITE



1. Métaphysique du processus de création

Il y a tout de méme du divin dans le principe de création. Est-ce le fait du simple indi-
vidu ou bien quelque chose se situe-t-il au-dessus de lui?

Encore une fois, je trouve la définition de Jung de I’inconscient collectif tres attractive,
notamment cette projection de I’homme comme prolongement de I’histoire plus longue
de son espece. L’inconscient collectif et ses symboles seraient, dans cette optique, la ré-
sultante des consciences des individus du passé. Nous pouvons aussi faire une lecture plus
métaphysique de cet inconscient collectif, qui serait I’aspect de notre psyché le plus en lien
avec une réalité¢ divine, comme définie par I'utilisation des archétypes. Ces composantes
sont donc la résultante de 1’inconscient, surtout collectif, et n’ont rien a voir avec la vie de
I’individu.

D’un point de vue scientifique, purement matériel et biologique, cela reste difficile a prou-
ver. Mais au vu de la grande concordance des cas étudiés, il est tout a fait probable que
cela puisse réellement exister. J’ajouterais pour conclure que le monde ne peut s’expliquer
uniquement par le biais de la science : il subsiste des univers métaphysiques qui nous dé-
passent.

Bien sir, la question de I’existence de Dieu ou celle d’une puissance supérieure n’est
pas ¢éludée, et c’est un probléme auquel il est impossible de répondre. Dans sa formalisa-
tion, du moins occidentale, ce dernier étant omniscient, omniprésent et omnipotent, le fait
méme de sa conceptualisation interdit de démentir son existence.

Dieu reste cependant bien une création humaine : la conceptualisation du hasard, de I’inex-
plicable, du miraculeux. L’homme ici est donc bien au centre de nos réflexions, ainsi que
I’individu, hissé a la hauteur de Dieu ou encore niant son existence.

En revenant a la figure de I’artiste, la création d’une ceuvre est le fruit de la nécessité : la
nécessité de sortir de sa condition d’homme et d’espérer ainsi, par la projection de soi,
atteindre une sorte de transcendance future, qu’elle soit physique ou métaphysique.

Dans cette logique, ce que 1’on appelle «magie» dans les traditions anciennes, et méme
plus contemporaines, est en réalité la modification de son inconscient, la transcendance
de I’inconscient vers la conscience. La magie réside dans 1’individu et modifie I’individu
; suite a ces transformations, il est capable de sculpter la réalité. En somme, ce que nous
dénommons comme étant magique ou transcendant est en réalité la faculté qu’aurait le
«magicien» a modifier son état de conscience afin de pouvoir appliquer sa volonté a cette
réalité. Il ne s’agit donc que de changement intérieur volontaire, mais toujours en restant
totalement relié aux principes matériels du corps.

Nous le verrons plus tard : je souhaite parler ici d’une opérativité des concepts artistiques,

53



de la philosophie de I’éternel retour et de 1’individu sacré¢, afin de pouvoir améliorer son
étre et modifier son environnement.

L’aspect mystique de I’artiste dans toutes les cultures est dii fondamentalement a sa fagon
de penser. Quand je dis fagon de penser c’est bien le processus de penser, celui qui permet
I’éclair de génie. Chose totalement miraculeuse aux non-initiés de la création, mais expli-
cable d’un point de vue métapsychologique.

C’est la fagon dont la psyché de I’artiste se comporte qui tient de I’ordre du miracle, 1’idée
provenant d’un ailleurs appelé inconscient par la psychologie, une résurgence des infor-
mations contenues dans 1’inconscient personnel, mais aussi collectif. Ainsi, la méditation,
les phases de présommeil, les expérimentations a I’aide de drogues permettent de faciliter
I’apparition de ces éclairs. Le fait de pouvoir naviguer a la frontiere du conscient et de
I’inconscient permet de faciliter 1’inspiration. Il est donc faisable de diriger sa créativité
et ainsi faire en sorte d’avoir la main sur son processus de création. On pourrait aussi bien
dire que certains artistes préférent étre consciemment inconscients afin de laisser parler
leur inspiration sans pour autant la brider avec des considérations morales, sociales ou
culturelles. Quant au cas d’artistes totalement inconscients, nous avons déja évoqué les
artistes bruts. Je dirais donc que 1’artiste se doit d’avoir conscience de son travail au risque
d’étre soit un fou, soit un non-artiste.

Nous I’aurons compris, nous parlerons ici de la notion de processus de création. Processus
vient du latin procedere : pro («vers ’avant») et cedere («marcher, aller»), c’est-a-dire
I’idée d’un mouvement dirigé vers quelque chose. Comme nous I’avons vu précédemment,
nous nous sommes attachés a une métaphysique cyclique qui est en soi un mouvement
perpétuel vers I’infini. Nous prendrons donc ici le processus comme étant la définition de
I’étre en mouvement — la création et I’art sont en mouvement perpétuel.

Prenons les différentes périodes au niveau individuel chez les artistes : Klimt, d’abord
académique puis influencé par le symbolisme avant I’avénement de sa période dorée ; De
Chirico, passé de la peinture métaphysique au néoclassicisme ; Picasso, avec ses périodes
bleue et rose, suivies de la période africaine puis du cubisme ; Braque, du cubisme analy-
tique au cubisme synthétique ; ou encore Soulages, de 1’abstraction gestuelle a I’Outrenoir,
et ainsi de suite.

Elles sont la résultante de changements souvent soudains sur la compréhension de son
ceuvre ou encore du contexte temporel. Ainsi, ’artiste est en constant mouvement, en
constante recherche. Son ceuvre est multiple et couvre différentes strates de sa vie. Nous
verrons que dans la méme logique macroscopique et microscopique que celle des cycles
complexes, nous avons la possibilité d’une réelle opérativité¢ des logiques métaphysiques
et psychologiques évoquées en amont. Ainsi, 1’artiste en mouvement peut réellement de-
venir magicien, alchimiste de son ceuvre, de son monde.

54



2. Processus de création

Nous nous intéresserons maintenant a I’artiste en tant qu’individu et donc a son pro-
cessus de création. Le processus interne, ce que 1’on peut appeler conception en utilisant
un langage barbare et contemporain. Cela nous intéresse particuliérement, et surtout le
moment de 1’apparition de I’inspiration. Par exemple, pourquoi, lors de la méditation ou
peu avant le sommeil, les idées ont-elles plus tendance a survenir tels des éclairs, et est-il
possible de provoquer ces derniers ?

Le processus, nous I’avons vu, est de fait I’idée du mouvement et du changement vers
quelque chose. Le processus de création part d’une digestion inconsciente d’éléments exté-
rieurs vers leur prise de conscience, que ce soit via la création, la fabrication ou la concep-
tion de quelque chose qui apparait ensuite au créateur. Le processus est donc tout ce mou-
vement intrinséque a 1’artiste, une métamorphose de la psyché. Le processus, je le prends
comme ¢tant constant. Quand 1’on parle d’un «résultaty, il est couramment entendu que
cela doit étre une production de I’esprit ou bien une production formelle. Or, je fais état du
processus comme étant un mouvement perpétuel du changement, une révolution constante
de I’étre et de I’inconscient.

Le processus peut alors se comprendre comme une cosmogonie de la création d’un monde
intérieur. On peut ressentir I’avénement d’un nouveau cycle de création au début du pro-
cessus, amenant a 1’aboutissement de quelque chose. Cette méme chose viendra a étre
détruite psychologiquement afin de reprendre un nouveau cycle de création. Ce processus,
je Pappellerais cyclique, fait d’accélération, d’acmé, de décadence et de destruction. Ces
cycles, cependant, se répondent entre eux a travers le temps, et lors de la destruction des
créations passées, il subsiste des ruines, des artefacts utiles a la compréhension des nou-
veaux paradigmes des cycles a venir.

Ce phénomene, de prime abord inconscient, peut étre conscientisé afin de pouvoir modeler
et accélérer ces révolutions. Cette révolution perpétuelle en art est la base de la créativité et
donc du travail de I’artiste. Le but est de se plonger ainsi pleinement dans cette cosmogonie
afin de créer des mondes, de les détruire, de les remodeler, et ce dans une démarche infinie.

L artiste et le processus de sa création découlent en premier lieu de 1’idée, de la volonté de
dévoilement de I’esprit. De cet éclair soudain, le créateur tente de I’exprimer a travers la
maticre. En ce sens, le processus de création est la transmutation de 1’ame vers le corps. Ce
phénomene peut étre lu en deux sens.

Tout d’abord, captation d’un contexte, de « 1’air du temps », par le corps de I’artiste, ou,
deuxiemement, captation de I’inconscient plus profond et interne a ’artiste. Ici, nous re-
venons a la notion de perception. Puis, suite a cette digestion des informations par I’esprit,

55



apparition de I’idée et enfin transmutation de I’idée vers le médium.

Ainsi, le processus de création part de cette captation d’informations, de leur digestion, de
leur raffinage par I’esprit. Survient ensuite 1’idée, qui peut paraitre subite, mais qui, en réa-
lité, résulte de ce temps de gestation. L’idée est déja présente au fond de 1’artiste, du créa-
teur. L’expression utilisée par les écrivains, la « page blanche », est en somme I’expression
d’une idée qui n’est pas encore miire pour apparaitre. Il faut donc laisser soit le temps a
celle-ci d’apparaitre, soit I’activer et I’accélérer en allant chercher de « I’inspiration ».
Concernant la possibilité d’accélérer ce processus, cela se fait souvent par I’expérience de
sensations fortes : enivrement, révélation métaphysique, surexposition corporelle, sports
extrémes. Nous pouvons citer de nombreux autres exemples, mais il est vrai que la plupart
se rapporteront a une expérience sensorielle et physique. En prenant le sexe par exemple
comme moyen d’accélération, nous dirons qu’il est intéressant, car ce dernier tend a nous
faire rentrer en communication directe avec la libido et donc nos instincts les plus naturels.
Avec le sexe, il y a un retour salvateur au corps.

Je pourrais dire que la volonté d’accélération du processus se fait donc par la recherche
d’une révélation esthétique. Esthétique ici est entendu dans son sens global et non uni-
quement visuel. Est esthétique tout ce qui a tendance a la transcendance : a la recherche
d’un extréme tant en sentiment qu’en manifestation physique et sensorielle. La question
de I’esthétique se fait ici plus par son sens de révélation incroyable, d’éclair de génie,
d’orgasme artistique. Lors de la mise en place d’une idée, il n’est pas rare de sentir, en tant
qu’artiste, une folie nous emparer, un bouillonnement antécédent la création. Une réaction
intimement charnelle, il y a quelque chose de I’ordre de I’expérience dionysiaque, et tout
cela précede I’accouchement, la création d’une ceuvre.

Dans les phases intenses d’activité de réflexion, de digestion des éléments cités précédem-
ment, le mécanisme cérébral absorbe la perception de 1’artiste et la relache en symboles.
C’est pourquoi les mécanismes de méditation sont importants afin de faire surgir ces sym-
boles de notre intériorité. Ici, je peux faire référence, par exemple, a la phase méditative
du sommeil, le réve. Il est possible d’atteindre un stade de semi-conscience du réve grace
aux phases de présommeil. Les images stockées dans 1’inconscient alors se manifestent :

3l« ’homme d’attitude moderne ne saurait guére penser que le réve soit provoqué par un
dieu existant en dehors de nous, ni que le réve puisse prophétiser I’avenir. Traduite en
langage psychologique cependant, la conception antique prend une allure bien plus com-
préhensible, a savoir : le réve provient d une partie de I’ame que nous ignorons et s’occupe
de préparer le jour qui vient avec ses événements.

Selon la vieille croyance, la divinité, ou le démon, parle a I’homme endormi en un langage
symbolique et I’oniromancien doit traduire ce langage énigmatique. En langage moderne,
cela veut dire que le réve est une série d’images en apparence contradictoires et absurdes ;

31 Carl Gustav Jung, Métamorphose de I’ame et ses symboles, Paris, Le Livre de Poche, p. 53 (sur la sym-
bolique des réves et leur traduction de maniére psychologique).

56



mais il renferme un matériel de pensées qui, une fois traduit, se présente avec un sens
clair. »

Ce mécanisme cérébral montre que la création, du moins au stade prénatal, est purement
intrinséque. Nous voyons donc, avec I’exemple de la méditation par le réve conscient, qu’il
est possible de se mettre dans les conditions de I’apparition de cette étincelle, du génie en-
foui en nous. Et donc, de ce fait, I’artiste n’est pas totalement inconscient ; il peut diriger
son inspiration. Il a aussi conscience lorsqu’il produit une ceuvre ou lorsqu’il la présente
au monde. Il fait acte de monstration de son soi. L’art intrinséque est le soi, le soi au niveau
le plus extréme.

Pour cette révélation esthétique et 1’apparition de I’idée, il est capital de s’en saisir au plus
vite, la retranscrire dans la précipitation, au risque de voir cet éclair se dissiper tel le ton-
nerre dans une vallée. L’oubli produit cette dissipation et vient faire disparaitre ou travestir
I’idée a I’état pur. Ainsi, ces éclairs ont le méme fonctionnement que celui d’un réve. Le
réve parait étre réel lors du sommeil, au réveil il nous parait clair et tangible, laissé passer
une demi-heure et il s’évapore déja. Passé le midi, il n’en subsiste plus rien. Il est donc
essentiel de prendre note de ces réves éveillés que sont les révélations esthétiques.

Nous pouvons donc dire que la phase active du processus de création démarre lors de la
captation du « réve ». La captation de I’idée, du réve, précede sa mise en ceuvre via un mé-
dium. C’est pourquoi le croquis ou I’esquisse pour 1’artiste est primordial, agissant comme
pense béte et permettant de se remémorer 1’apparition d’une idée dans toute sa clarté. Le
croquis basique est une évocation d’une idée nette et précise apparue a I’ame de 1’artiste.
Ainsi, et cela est couramment accepter par les artistes, que 1’ceuvre soit créée rapidement
ou lentement, en considérant la phase active de création n’a pas de sens. Une ceuvre créée
« rapidement » est, au final, souvent le résultat d’un long processus inconscient, d’ une
digestion longue, qui apparait ensuite soudainement sous les traits donnés par I’artiste. Le
tout est de faire confiance a son intuition, sa voie intérieure. Elle résulte de 1I’inconscient,
qui représente une vérité, celle du soi.

En ce qui concerne la surréflexion, cette derniére contraint a I’inaction. Le fait de ne pas
matérialiser son idée par un médium, quel qu’il soit, ne fait pas de nous des artistes. Elle
fait de nous des penseurs coincés dans le monde des idées et incapables de réaliser la
fusion du corps et de ’esprit. Il faut donc absolument étre en mouvement, étre en action
afin de créer. L’isolement mental confine inévitablement a une logique circulaire de « res-
sassement ». Il faut alors, le plus possible, réfléchir en agissant, en faisant. Comme pour
I’écriture d’un texte qui se dévoilerait au fur et a mesure alors que son auteur est en train de
I’écrire. Bien sir, un plan est un bon alli¢ pour réaliser son ceuvre plus efficacement. Mais
ce dernier ne doit pas définir I’ceuvre en elle-méme.

Ainsi, la révélation esthétique, cet éclair d’une clarté inégalée, peut étre utilisée comme
le plan en lui-méme par Iartiste. L’inconscient ayant déja, au préalable, digéré les infor-
mations résultant de I’éclair. L’artiste peut avoir confiance en cette image mentale. Sa

57



création se précisera lors de sa fabrication ainsi que dans la définition et la compréhension
du concept derriére cette idée primordiale. C’est pourquoi, lors de la phase de fabrication
d’une ceuvre, de production physique, I’idée fondamentale peut €tre amenée a évoluer.
Marcel Duchamp, lui aussi, voyait le processus de création comme un mouvement devant
changer d’état au cours de ’acte de création :

32« Pendant I’acte de création, I’artiste va de I’intention a la réalisation en passant par une
chaine de réactions totalement subjectives. Sa lutte vers la réalisation est une série d’ef-
forts, de douleurs, de satisfactions, de refus, de décisions qui ne peuvent ni ne doivent étre
pleinement conscients, du moins sur le plan esthétique.

Le résultat de cette lutte est une différence entre I’intention et sa réalisation, différence dont
’artiste n’est nullement conscient.

En fait, un chainon manque a la chaine des réactions qui accompagnent I’acte de création ;
cette coupure qui représente 1’impossibilité pour Iartiste d’exprimer complétement son
intention, cette différence entre ce qu’il avait projeté de réaliser et ce qu’il a réalisé est le
“coefficient d’art” personnel contenu dans 1’ceuvre.

En d’autres termes, le “coefficient d’art” personnel est comme une relation arithmétique
entre “ce qui est inexprimé, mais était projeté” et “ce qui est exprimé intentionnellement”. »

Nous allons nous répéter, mais le processus de création est mouvement, et donc durant
I’idéation et la production d’une ceuvre, cette derniere est aussi mouvement, processus. Il
n’y a donc nul échec dans la modification de I’'image primordiale lors de sa transmutation
dans le réel : le mouvement constant fait partie de la création.

Enfin, bien qu’il y ait des exceptions, le nom définitif d’une ceuvre est souvent donné a la
fin de sa production, lorsque I’artiste décide de « s’arréter ». Le fait de savoir s’arréter est
une problématique en soi, mais ici, nous partons du principe que pour que I’ceuvre puisse
étre dévoilée au monde, I’artiste a décidé de sa finalité. Bien sir, I’artiste peut aussi déci-
der de ne jamais arréter une ceuvre, et cette derniere deviendrait donc processus éternel et
représentation totale du processus artistique.

Mais sans nous égarer, revenons a la finalité¢ de 1’ceuvre avant sa monstration au monde,
lorsque cette derniére est « finalisée ». L’artiste donne un nom a son ceuvre. Nommer
quelque chose, c’est lui donner vie, I’animer. Ainsi, en nommant une ceuvre, I’artiste donne
son intention ou donne plutot vie a un mythe enfoui dans 1I’ceuvre. Nommer a une conno-
tation magique et rituelle. En donnant un nom a son ceuvre, comme pour le Golem, nous
animons la matiere. Il y a naissance dans le monde matériel. En donnant forme a la maticre,
le processus n’est pas simplement une pure production de ’esprit. Le processus est attaché
a la matérialité, car I’artiste est attach¢ charnellement a cette matérialité. Il donne la vie.

32 Marcel Duchamp, Duchamp du signe, Paris, Champs, pp. 206 207 (intuition vs réalisation. Il est vrai que
lors de la réalisation d’une idée tout peut étre amené a changer).

58



3. Sacrifice, inversion des valeurs et accélération

L artiste, en se plongeant a corps perdu dans le processus de création et donc dans ce
cycle infini, fait le choix du danger et de I’insécurité en se consacrant pleinement a son
ceuvre. Peu sont les €lus qui arrivent a la gloire de leur vivant. Mais, comme spécifié au
début de I’ouvrage, I’artiste ne recherche pas la reconnaissance. Il faut embrasser son in-
sécurité, car elle permet une liberté d’entreprendre inégalée. L’artiste, en tant qu’archétype
et en tant qu’individu, est la voie de la liberté. Ici, nous appelons a une ode de la créativité,
au devenir artiste en tant que voie de libération des logiques morales.

Pour nourrir sa créativité, 1’artiste a besoin de sacrifice et d’enfermement pour accoucher
d’une ceuvre. Et paradoxalement, il a aussi besoin de vivre des expériences et de sortir de
sa tour d’ivoire pour inséminer son esprit. Il peut également y avoir une corrélation entre
I’humeur (psychologie personnelle a un moment T) et le cycle de création, bien que cela
donnerait une image romantique de I’artiste torturé.

Nous pouvons toutefois dire que ce phénomeéne est trop parcellaire. Effectivement, il serait
plus juste de dire que ’humeur est négative ou positive, mais que c’est son intensité qui
prévaut. Dans un sens nietzschéen, plus les moments sont forts, plus la créativité est ame-
née a étre agitée. Nous pouvons revenir ici a la figure dionysiaque et a ses exces. Ainsi, il
serait plus juste de rechercher la volonté de puissance ou bien un certain ¢lan vital afin de
pouvoir ressentir pleinement les émotions d’un moment et, de ce fait, inséminer son esprit
et donc sa créativité.

Ici, nous aurions I’image de I’artiste dionysiaque, tourné vers les expériences sensorielles
extrémes et pouvant méme, lors de la création d’une ceuvre, étre dans une forme de transe.
De I’autre c6té, nous avons I’image de 1’artiste apollinien, qui serait dans une sorte de tem-
pérance et de calcul devant I’ceuvre. Je pense qu’en tant qu’artiste, il est tout a fait faisable
de controler ses penchants dionysiaques et apolliniens dans le sens de la création d’une
ceuvre totale.

Il y a cependant quelques dangers dans ce modelage de nos propres esprits. La folie chez
I’artiste est compréhensible en ce sens ou ce dernier s’autonomise intellectuellement a un
tel point, afin d’expérimenter et de découvrir de nouvelles choses et concepts, qu’il peut
s’enfoncer dans des abimes si profonds que plus rien ne le rattache a la réalité normative
de ses contemporains. Il faudrait cependant différencier deux types de « folies ». Celle qui
conduit a la destruction de la morale, qui n’est pas problématique dans le sens d’une dé-
couverte de nouveaux champs de compréhension et méne, dans ce cas, a un nouveau para-
digme civilisationnel. Et deuxiemement, celle plus problématique d’une folie qui conduit
a la destruction des barrieres physiques de la réalité. Cette dernicre, en ce sens qu’elle nous
détourne de la réalité physique, est la plus dangereuse pour 1’ame. Celle-ci se rapproche
plus directement de la schizophrénie dans son caractére de détachement de la réalité.

59



Néanmoins, en revenant sur ces définitions, c’est bien parce que le processus artistique
fait tendre a la folie qu’il est intéressant. Ainsi, I’artiste est en combat constant pour ne pas
sombrer tout en expérimentant tous les recoins de 1’ame humaine. I1 doit embrasser cette
folie tout en se battant pour garder sa conscience intacte. Nous revenons ici aux considé-
rations psychologiques de plonger dans I’inconscient. D’un certain c6té, il faut embrasser
pleinement le danger afin d’influer sur le cours de sa création.

Je prendrais un exemple personnel. Lors d’une phase de trop grande introspection, je no-
tais alors :

« Comme j’ai pu [’apercevoir durant les dernieres semaines, nous pouvons dire qu’il y a
eu un certain craquage mental, surtout dit a une trop grande introspection et a une grande
insuffisance d’action et de mise en marche consciente. Cette expérience fut assez enrichis-
sante quant a la compréhension du fonctionnement de mon psychisme. Il m’est agréable,
voire nécessaire a un certain moment, de m’enfoncer dans les abimes inconscients, de
retourner dans les bras de la mere. Mais il est nécessaire, pour éviter la pure folie ou bien
le renoncement, de détruire ces chaines par [’action et par un coup d’éclat. Ma situation
actuelle, le train-train que je me suis imposé, m’a enfermé dans une boucle inactive de
ressassement. Il me faut maintenant trouver une grande quéte a mettre en action, vivre
pleinement. »

Ici, il est clair qu’a un moment donné 1I’introspection a mené a un danger d’ordre psycho-
logique. Ainsi, une des solutions pour se sauver de la folie dans le cadre de la création
artistique est la mise en mouvement de son étre, ¢’est-a-dire renouer avec son corps, avec
la matiére. C’est pourquoi nous pouvons affirmer que le processus de création a bien un
impact dans le réel, ou du moins sur ’artiste.

Afin d’exprimer plus clairement ce phénomeéne, il nous faut revenir a des éléments ar-
chétypiques. La logique de renaissance est primordiale pour la compréhension globale de
I’opérativité de notre systéme. Je citerai encore une fois ici Jung :

3« Cependant le “danger est grand”, comme dit Méphistophéles, car la profondeur est atti-
rante. Quand la libido quitte le lumineux monde d’en haut, soit en vertu d’une décision, ou
parce que la force vitale a diminué, ou parce que la destinée humaine est ainsi, elle retombe
dans sa propre profondeur, a la source d’ou elle jaillit jadis et retourne au point de rupture,
le nombril, par ou jadis elle pénétra dans ce corps. Ce point de rupture s’appelle mere,
parce que c’est par 1a que nous vint le courant vital. Si donc il s’agit d’exécuter une ceuvre
énorme devant laquelle I’homme recule parce qu’il doute de sa force, alors sa libido reflue
vers ce point de jaillissement — et ¢’est alors I’instant dangereux ou il faut choisir entre
anéantissement et vie nouvelle. Si la libido reste fixée au royaume merveilleux du monde

33 Carl Gustav Jung, Métamorphose de I’ame et ses symboles, Paris, Le Livre de Poche, pp. 486 487 (dan-
ger plongé dans I’inconscient, mais si réalisé correctement, une nouvelle vie).

60



intérieur, alors I’homme est devenu une ombre pour le monde d’en haut, il est comme mort
ou gravement malade. Mais si la libido réussit a se libérer et a remonter vers le monde
d’en haut, alors se produit un miracle : le voyage aux enfers a été pour elle une fontaine de
Jouvence et de la mort apparente surgit une nouvelle fécondité. »

Nous avons donc la possibilité, en prenant cela en compte, d’une réelle opérativité. Une
opérativité pouvant s’exprimer dans les phases d’intensité menant a la créativité. L’ exces
est ce qui rythme la vie. Des pentes extrémes a gravir, des tréfonds ou se laisser happer. Ici,
je reviendrai a la notion de sacrifice qui est importante dans le processus artistique.

Nous pouvons avoir, d’une part, la nature d’un sacrifice en pure perte, que pouvait citer
Bataille, celui de consumation relié¢ aux notions du luxe. Mais nous dirons plutdt ici que
le sacrifice est un mal nécessaire afin d’arriver a une transcendance future. Cela est cer-
tainement assez chrétien dans le sens occidental. Mais dans notre logique, il y a exces et
sacrifice afin de terminer le cycle, le Kali Yuga. En somme, il y a sacrifice par I’exces et
par la recherche de I’intensité.

En faisant acte intentionnel de sacrifice se cache néanmoins I’espoir de la renaissance, une
renaissance plus rapide, accélérée. La réincarnation par le sacrifice. Nous avons donc une
réincarnation par 1’exces. Peut-étre y a-t-il ici une volonté « icarienne » de briler dans
I’excés ce qui a été bati, de détruire par 1’exces, puis de ressusciter et transcender 1’étre
dans une forme nouvelle.

Nous nous rattacherons ici a la logique d’inversion des valeurs et d’inversion des cycles,
mais cette fois-ci dans une logique consciente. Ici, il y a volonté dirigée du sacrifice, un
sacrifice voulu, un suicide rituel par I’exces dans le but de renaitre. Dans cette volonté de
sacrifice, qui n’est alors pas subie mais appelée par nos veeux, il y a métamorphose. Définie
pour la psychologie de Jung en ces termes :

3*«Mais le dxiuwv nous précipite et fait de nous des traitres a 1’idéal qui était nodtre
jusqu’alors et a nos meilleures convictions; traitres a nous-méme tels que nous croyons
nous connaitre. C’est la catastrophe pure et simple parce qu’elle est un sacrifice non voulu.
Mais les choses se déroulent autrement quand le sacrifice est fait volontairement. Car alors
il n’est plus effondrement, “transmutation de toutes les valeurs”, destruction de tout ce qui
fut une fois sacré, mais métamorphose et conservation. »

Ce que nous avons défini comme un processus accéléré de la destruction de 1’ame et donc
comme un sacrifice volontaire, nous le définirons par le terme d’« accélérationnisme ».
Au-dela de sa considération purement formelle dans 1’hyperification de I’usage des nou-
velles technologies et des valeurs postmodernes, 1’accélérationnisme peut directement étre
appliqué au processus de création.

Comme expliqué précédemment, en prenant le processus comme étant la création de cy-

3 Carl Gustav Jung, Métamorphose de 1’ame et ses symboles, Paris, Le Livre de Poche, p. 593 (sacrifice =
métamorphose et conservation).

(Le mot grec dxipmv est retranscrit tel qu’il apparait dans I’édition consultée ; sa signification exacte n’est
pas précisée dans le texte. Il est conservé ici pour rester fidele a la formulation originale de Jung).

61



cles cosmogoniques, il est possible d’appliquer I’accélération a ces cycles. Par exemple,
lors de la lente décadence d’une idée apres son acmeé, il est possible de précipiter sa chute
en ’hyperbolisant a I’extréme. Ceci afin de précipiter la fin d’une création, d’une esthé-
tique, d’une idée et d’atteindre au plus vite la phase d’accélération premiére menant a une
nouvelle cosmogonie créative.

En accélérant, par exemple par la surproduction d’un concept déja décadent dans I’esprit
de I’artiste, cela peut activer I’apparition de nouvelles idées. Ici, nous aurons plutdt une
notion de sacrifice bataillien par le luxe, I’exces. Au contraire, il est aussi possible de venir
purement et simplement détruire les ceuvres. Nous pouvons imager cela par de nombreuses
anecdotes d’artistes détruisant leurs peintures, a I’image de Soulages qui le fit lorsque son
travail trouvait une voie sans issue. Ceci est en soi trés commun et quasiment inconscient
pour la plupart des artistes.

Nous avons, par cet exemple de destruction des ceuvres, la matérialisation dans le réel de
la destruction d’un cycle passé et la recherche de la naissance d’un cycle nouveau. Ainsi, il
nous faut utiliser les logiques cycliques du processus créatif en tant qu’éternel mouvement,
mais aussi les possibilités offertes par I’exces, le sacrifice et I’intensité pour pouvoir ren-
verser les valeurs de ces cycles personnels de création. Nous avons 1a une réelle opérativité
possible afin de rendre le processus de 1’artiste conscientisé. L’artiste aurait conscience de
I’impact qu’a la création d’une cosmogonie sur son étre et sa psyché, et de ce fait serait
capable de modifier ce monde par sa volonté.

62



V. SURMODERNISME



1. L’artiste et le monde postmoderne

Aprées avoir évoqué la quintessence méme de I’artiste en tant qu’archétype, mais aussi
et surtout en tant qu’individu agissant sur la matiére, sur son univers, nous allons ici nous
intéresser a sa place réelle dans le monde. Mais aussi la maniére dont il peut agir afin de
modifier I’air civilisationnel dans lequel il se trouve. Pour ce faire, nous allons d’abord
commencer par comprendre ce que représente la postmodernité et I’impact de la modernité
dans les arts, afin d’énoncer notre situation actuelle.

Il est clair maintenant, en partant du rapport a la technique de I’artiste, que le processus de
retour au classicisme par I’apprentissage du dessin, de la peinture ou de la sculpture clas-
sique est désormais inutile. Le rdle de I’artiste n’est pas d’étre un artisan et de maitriser un
savoir-faire technique. Le fait de revenir a la peinture ou au dessin classique n’aurait pas
de sens, si ce n’est celui de reproduire les créations passées.

En prenant en compte les facultés permises par les nouvelles technologies, le réalisme est
tout a fait atteignable via la modélisation 3D ou bien I’IA et la conception générative. Ain-
si, en reprenant Picasso, qui a son époque s’était détourné de la figuration avec 1’apparition
de la photographie, nous devons prendre exemple afin de créer un art fondamentalement
révolutionnaire.

Ainsi, les critiques usuelles des personnes se trouvant en dehors de 1’art sur le peu de
qualité des artistes actuels n’ont en réalité aucune compréhension des bouleversements
techniques ayant fondamentalement changé I’art. Ce sont ceux-la mémes qui saluent au-
jourd’hui la photographie comme un art, et ce jusqu’au vomissement via [’apparition des
réseaux sociaux et I’appareil photo disponible pour tous.

Or, le symbole, le signe en art et sa vocation d’insinuer le sens a I’objet, a I’ceuvre, n’a
nul besoin de prendre la forme de la figuration. Des lignes simples, des volumes mono-
lithiques ont suffisamment de force de représentation pour symboliser un concept. Prenons
I’exemple du cercle, symbolisant dans sa simplicité le soleil et toutes les significations
s’en dégageant. Le nombre de volumes, leur forme, leur agencement symbolisent quelque
chose. Prenons trois piliers cylindriques sans ornementations : ils symbolisent la trinité,
nul besoin de les décorer, leur sens sera complet s’ils sont érigés d’eux-mémes ou bien
surmontés d’un plateau. La relation des volumes et de la lumiere suffit & donner une sym-
bolique. Ces questions ont déja été traitées par les modernes il y a de cela plus d’un siécle
et doivent étre considérées comme étant désormais acquises.

En extrapolant ce symbolisme, nous pouvons dire que les gestes, les interactions sont aussi
symboles. Cela se voit dans la logique rituelle ou chaque mouvement a une signification.
Prenons aussi la danse comme bonne représentation de ce phénomeéne. Il subsiste cepen-
dant, outre ces questions d’ordre de la représentation, des questions sur le réle de ’artiste,

64



son statut, sa profession.

Le designer, par exemple, comme nous avons pu le dire au tout début de I’ouvrage, est se-
lon nous un artiste, un artiste appliquant sa créativité a d’autres médiums que les médiums
classiques. J’ajouterais ici que le mauvais designer serait un designer qui ne serait pas
artiste. Ainsi, un bon designer est artiste, le mauvais ne I’est pas. Le designer, loin d’étre
ingénieur, utilise la création comme moyen de transcendance. Par la création, il transcende
un projet ; la création est de nature transcendantale.

Comme nous 1’avons vu, en créant quelque chose, nous nous rapprochons des dieux créa-
teurs et donc nous nous muons dans I’archétype de I’artiste. Le Corbusier, en reprenant les
modernistes, lui, ne voyait pas dans le «design» de meuble, par exemple, une quelconque
vocation créatrice :

3«Le standard du mobilier est en pleine voie d’expérimentation chez les fabricants de
meubles de bureau, de malles, chez les horlogers, etc. Il n’y a qu’a poursuivre dans cette
voie : besogne d’ingénieur. Et toutes les balivernes prononcées autour de 1’objet unique,
du meuble d’art, sonnent faux et prouvent une incompréhension facheuse des nécessités de
I’heure présente : une chaise n’est point une ceuvre d’art; une chaise n’a pas d’ame; c’est
un outil pour s’asseoir.

L’art, dans un pays de haute culture, trouve son moyen d’expression dans 1’ceuvre d’art
véritable, concentrée et débarrassée de toute fin utilitaire, le tableau, le livre, la musique. »

Ici, nous avons une vision en totale contradiction avec le discours que nous tenons sur les
arts appliqués. Et en soi, présenté comme le fait Le Corbusier, nous aurions du mal a lui
donner tort. Or, il y a ici une grande question sur la différence entre 1’ingénieur et I’archi-
tecte. L’architecte et le designer sont-ils artistes ou ingénieurs ? C’est justement la capa-
cité créative qui différencie le designer, 1’architecte compris, et I’ingénieur. A 1’heure de
I’intelligence artificielle, c’est le seul argument valable pour la survie des arts. Ainsi, nous
nous répéterons, mais dans notre monde postmoderne, le designer, I’architecte, le cinéaste
et consorts sont des artistes appliquant leur art a un médium.

Ce « statut » de I’artiste n’est cependant pas le ceeur des problématiques actuelles. D’un
point de vue technique, I’évolution la plus prégnante de I’art est 1’utilisation de la machine
en tant qu’outil de production pour la création. Via ces nouveaux moyens de production,
I’artiste peut dépasser ce qui alors n’était pas possible. Ainsi, la machine intelligente doit
étre utilisée comme assistant au travail de 1’artiste. Quelle différence entre ’homme assis-
tant et la machine assistante ? Ils sont tous deux esclaves de la volonté de I’artiste. Seule
leur capacité a retranscrire 1’idée et la volonté de I’artiste compte. Nous devons donc faire
taire les petits d’esprits et les pleutres afin d’utiliser la machine pleinement, et ce a notre
avantage. Nous pourrions dire que ’utilisation de ces outils nous affaiblirait en tant que

3> Le Corbusier, Vers une architecture, Paris, Champs Flammarion, p. 112.

65



créateurs, amoindrirait nos capacités faute de les exercer. Mais c’est la preuve d’un grand
manque de foi envers nos propres capacités en tant qu’espece créatrice, et les frileux pour-
ront bien continuer de créer ce qui a toujours été cré€, en restant de simples mimes et donc
en étant au niveau de la machine — domptons la machine !

Dans cette vision d’'un modernisme occidental mondial du progres par la technologie, la
modernité a pu créer un nouveau classicisme. Cependant, aujourd’hui, nous aurions du mal
a percevoir un mouvement aussi fédérateur. Bien sir, I’apparition du numérique et de la
création par robot et intelligence artificielle est désormais bien ancrée, mais ne devrait pas
avoir les prétentions d’'un mouvement artistique. Ces ¢léments, étant de simples outils de
production, ne sauraient définir a eux seuls un mouvement.

Désormais, dans ce monde postmoderne nucléarisé, atomise, la seule certitude est la pré-
gnance de I’individu et donc la nécessité d’en prendre conscience via I’individualisme
sacré. Sur la compréhension de I’art et son but, nous pouvons, comme 1’a déja fait Gom-
bridge, relativiser les valeurs esthétiques de chaque époque et civilisation. Par exemple,
les ceuvres du Moyen Age que certaines personnes peuvent qualifier d’inférieures a celles
de la Renaissance n’ont en fait pas le méme but. L’objectif des ceuvres — vitraux, sculp-
tures et bas-reliefs du Moyen Age — était d’étre le plus compréhensible pour le public des
fideles, d’ou la simplicité des dessins. De méme, la Renaissance faisait le postulat d’une
perfection dans les formes issues de I’ Antiquité.

Aujourd’hui, néanmoins, comme nous 1’avons déja défini, le caractére purement indivi-
duel de notre société se refléte dans la multiplicité des ceuvres proposées par les artistes.
Au-dela des effets de mode, je pense que nous pourrons voir a I’avenir, lorsque nous aurons
le recul suffisant, I’incroyable diversité des pratiques artistiques. Certains diront que la
mondialisation a gommé¢ les différences culturelles mais je pense, surtout pour 1’occident,
que nous sommes définitivement rentrés dans 1’air de 1’individu.

L’avant-garde a eu un effet déterminant sur I’art. Cela par sa mesure totale, englobant les
questions purement esthétiques jusqu’aux questions métaphysiques. Aujourd’hui, il est de
notre devoir, en tant qu’artistes, de recréer des avant-gardes multiples. Nous devons faire
acte de révolution et détruire le classicisme moderne.

L’art est avant tout le fruit de son contexte, I’expression d’un espace/temps : religieux lors
du Moyen Age et durant la Renaissance, symboliste lors du romantisme, et absolument
scientifique et moderne aujourd’hui. Il est le fruit du contexte, mais peut aussi €tre acteur
de changement. On pourrait alors se poser la question de qui change en premier un para-
digme entre I’art ou les autres forces actives d’une époque. Cela reviendrait a se poser la
question de I’ceuf et de la poule. Cependant, je fais le postulat que la création est effective-
ment un vecteur et un canal du changement.

66



2. Accélérationnisme

Le concept accélérationniste, que nous avons pu voir dans sa notion de transformation
pour ’artiste et son ceuvre, est central pour ouvrir les perspectives du changement pour
notre temps. Ce concept peut ainsi se formaliser dans une vision plus globale des mouve-
ments artistiques. Nous allons donc ici développer ce concept dans ce cadre afin d’ouvrir
notre vision de I’artiste dans un monde en changement.

Nous pouvons parler aussi ici d’hyperisme, ou la nature de notre époque tournée vers une
accélération continue et exponentielle des valeurs et de la technique. Ici, il est encore une
fois question d’intensité. Ainsi, ce concept a pour vocation de mettre a bas les références
afin de réimaginer la notion de création et de I’appliquer, de I’imposer, a notre époque. Il
a aussi pour vocation de maximiser, jusqu’a 1’exces, les composantes du monde postmo-
derne.

La question de la machine, en tant qu’outil et forme esthétique a part entiére, est ici prédo-
minante. Effectivement, notre époque de 1’age numérique a connu les mémes bouleverse-
ments qu’ont pu connaitre nos aieux de 1’age moderne. Ce violent changement technolo-
gique et de paradigme a vu évoluer les sciences et la technique exponentiellement.

Nous pouvons nous pencher, pour faire un paralléle, sur le futurisme italien et son accepta-
tion totale de la technique, par la vitesse, en tant que fondement esthétique. L’accélération-
nisme, déja défini aujourd’hui, n’a pas manqué d’étre comparé a ce mouvement artistique
du début du XXe siecle.

Nous lirons donc ici les principes du manifeste de Marinetti qui nous aideront a com-
prendre la force vitale du mouvement :

3%« 1. Nous voulons chanter I’amour du danger, I’habitude de 1’énergie et de la témérité.
2. Les ¢léments essentiels de notre poésie seront le courage, I’audace et la révolte.
3. La littérature ayant jusqu’ici magnifi¢ I’'immobilité pensive, I’extase et le sommeil,
nous voulons exalter le mouvement agressif, I’insomnie fiévreuse, le pas gymnastique,
le saut périlleux, la gifle et le coup de poing.
4. Nous déclarons que la splendeur du monde s’est enrichie d’une beauté nouvelle : la
beauté de la vitesse. Une automobile de course avec son coffre orné de gros tuyaux, tels
des serpents a I’haleine explosive... une automobile rugissante, qui a I’air de courir sur
de la mitraille, est plus belle que la Victoire de Samothrace.
5. Nous voulons chanter ’homme qui tient le volant, dont la tige idéale traverse la Terre,
lancée elle-méme sur le circuit de son orbite.

3¢ Filippo Tommaso Marinetti, Manifeste du futurisme, publi¢ dans Le Figaro, 20 février 1909.

67



6. Il faut que le pocte se dépense avec chaleur, éclat et prodigalité, pour augmenter la
ferveur enthousiaste des ¢éléments primordiaux.

7. 11 n’y a plus de beauté que dans la lutte. Pas de chef-d’ceuvre sans un caractere agres-
sif. La poésie doit étre un assaut violent contre les forces inconnues, pour les sommer
de se coucher devant I’homme.

8. Nous sommes sur le promontoire extréme des siécles! ... A quoi bon regarder der-
riére nous, du moment qu’il nous faut défoncer les vantaux mystérieux de I’Impossible ?
Le Temps et ’Espace sont morts hier. Nous vivons déja dans I’absolu, puisque nous
avons d¢ja créé 1’éternelle vitesse omniprésente.

9. Nous voulons glorifier la guerre — seule hygiéne du monde —, le militarisme, le
patriotisme, le geste destructeur des anarchistes, les belles idées qui tuent, et le mépris
de la femme.

10. Nous voulons démolir les musées, les bibliothéques, combattre le moralisme, le
féminisme et toutes les lachetés opportunistes et utilitaires.

11. Nous chanterons les grandes foules agitées par le travail, le plaisir ou la révolte;
les ressacs multicolores et polyphoniques des révolutions dans les capitales modernes ;
la vibration nocturne des arsenaux et des chantiers sous leurs violentes lunes, élec-
triques ; les gares gloutonnes avaleuses de serpents qui fument; les usines suspendues
aux nuages par les ficelles de leurs fumées; les ponts aux bonds de gymnastes lancés,
sur la coutellerie diabolique des fleuves ensoleillés; les paquebots aventureux flairant
I’horizon; les locomotives au grand poitrail qui piaffent sur les rails, tels d’énormes
chevaux d’acier bridés de longs tuyaux et le vol glissant des aéroplanes, dont I’hélice a
des claquements de drapeaux et des applaudissements de foule enthousiaste. »

Comme nous le voyons, le futurisme italien pourrait se relier a notre définition de 1’ac-
célérationnisme tant les notions de temporalité et d’intensité sont similaires. Au vu de la
répétition des cycles, il semble donc logique que réapparaisse ce genre de mouvement
esthétique. Aujourd’hui, il serait pertinent de mieux considérer le mouvement accéléra-
tionniste de 1’ére postmoderne afin de créer de nouvelles formes jusqu’alors impossibles
et inimaginables. Ce mouvement, a I’image du futurisme, porte en lui I’adoration de la
technologie, la machine intelligente comme vecteur de chaos et donc de beauté.

Ce mouvement ¢tant totalement radical et iconoclaste, 1’adoration du passé et sa renais-
sance ne peuvent pas étre en adéquation avec ce dernier. Les futuristes eux-mémes ayant
rejeté violemment les institutions de leur présent et les formes du passé, ce qui leur permit
de créer des formes jusqu’alors inconnues. Cependant, I’accélérationnisme, dans une vi-
sion cyclique et plus métaphysique, a comme objectif d’accélérer et de provoquer la chute
du monde postmoderne en utilisant ses outils contre lui afin de produire I’avénement d’un
nouveau cycle et d’un nouvel age d’or. Ainsi, en mettant en exergue le Kali Yuga et en
I’accélérant par sa divinisation via I’art, 1’objectif final est I’avénement d’un nouveau cycle
civilisationnel. Ce mouvement est donc fondamentalement révolutionnaire.

Le terme révolution renvoie directement a la logique cyclique de Marx ou encore a celle
de Guénon et donc a la vision d’une marche du monde en tant que cycles de croissance,
d’age d’or, de décadence et de chute. Ainsi, en voulant directement influencer la marche

68



du monde en I’accélérant, I’artiste accélérationniste se pose en tant que vrai créateur ayant
ainsi un impact sur I’évolution de sa civilisation.

Nous pouvons dire que de nombreux artistes sont déja accélérationnistes sans le savoir. Ce
seront plutot les accélérationnistes décadentistes qui, par 1’influence décadente de notre
civilisation et par un mécanisme inconscient, participent eux-mémes au Kali Yuga. La
différence avec I’artiste accélérationniste conscient serait qu’il produit en connaissance de
cause et donc a dessein afin de précipiter la chute. Celui-ci prend pleinement conscience
de son impact esthétique et métaphysique sur le réel.

L’accélérationnisme, dans sa volonté intrinséque de réduire la société actuelle a néant, tient
aussi en lui la volonté d’un futur régénéré. Ainsi, nous pouvons nous demander si I’ceuvre
accélérationniste, qui dans sa forme tend a 1’hyperification de toutes normes de valeurs,
peut faire office de syncrétisme entre une postmodernité exacerbée et une tradition primor-
diale.

Cependant, cet argument peut facilement étre démoli, car I’objectif ne serait pas forcément
de recréer le passé, mais bien de détruire toutes fronti¢res existantes afin de parvenir a un
nouveau paradigme pour I’humanité. Il est effectivement présomptueux de vouloir recréer
le passé. Recréer le passé n’est que faire acte de copie et donc rendre un fac-similé. Il faut
plutdt considérer ce qui a été dit précédemment comme une préservation des instincts
grégaires de I’espece Homo sapiens et donc, en anticipant le renouveau du cycle qui sera
achevé par 1’accélérationnisme, comme une nouvelle offre civilisationnelle. Ainsi, nous
ne recréerons pas 1’art grec, I’art classique, 1’art médiéval ou encore I’art moderne : nous
créons I’art accélérationniste qui sera la nouvelle donne esthétique pour les siecles a venir.
Nous cloturerons le cycle et le reprendrons exponentiellement grace aux découvertes es-
thétiques que nous aurons réalisées durant la période du chaos.

Le concept d’accélérationnisme est déja actuellement bien développé, et nous pouvons
reprendre ses appellations triviales. Bien que ces dernicres ne soient pas figées, il y aurait,
parmi d’autres, deux sortes d’accélérationnisme pouvant nous intéresser ici :

Soit un accélérationnisme exponentiel, qui serait la marche exponentielle vers le progres et
donc, dans une vision non cyclique, c’est-a-dire sans effondrement.

Défini : e-acc /

Ou bien un accélérationnisme cyclique, qui serait une vision apocalyptique de retourne-
ment d’un cycle par ’accélération et 1’effondrement.

Défini : c-acc Q

69



Dans les deux cas, il est nécessaire, en tant qu’accélérationniste, d’oublier la finalité du
processus d’accélération. Ainsi, tels des aveugles, nous irons droit vers cette accélération
en étant completement absorbés par elle-méme et donc pleinement impliqués. C’est seu-
lement en élevant 1’accélération au rang de principe fondateur et de fin en soi que nous
parviendrons a ce changement de paradigme.

L’accélérationniste dit :

« Il nous faut détruire les pensées et philosophies de décadence moderne, celles qui nous
empéchent d’atteindre un nouveau stade de conscience en tant qu’espéce et un nouveau
paradigme planétaire. Nous nous répandrons dans les étoiles grdce a la technologie, nous
atteindrons l'immortalité — rendons-lui grace. Nous sommes a un point de jonction entre
deux humanités : celle décadente de la simple modernité, héritiere de la morale d’esclave,
du ressentiment et de la faiblesse chrétienne, et celle de la transhumanité — de la surhu-
manité. »

Cependant, et cela est important pour comprendre ce qui va suivre : le fait de prendre 1’ac-
célération comme fin en soi ne serait pas, selon moi, ce qui pourra modifier en profondeur
le rapport de I’artiste a la postmodernité. La question de la transcendance et des cycles,
tels que nous les avons définis en tant que cosmogonie, revét une dimension beaucoup
plus totalisante. Nous dirons que, bien qu’utile en tant que vecteur de changement, I’ac-
célérationnisme n’est pas, au final, vecteur d’un nouveau paradigme artistique ; il est un
outil d’accélération des processus. A 1’image de I’inconscient collectif de Jung, il nous est
impossible de détruire les archétypes enfouis en nous ; ainsi, la logique d’un accélération-
nisme en tant que mouvement ou nouvelle donne artistique est vouée a 1’échec.

3. Syncrétisme

Nous pouvons donc nous poser la question de la forme que pourrait prendre ce nouveau
paradigme. Ici, nous pressentons, plutot qu’une renaissance réactionnaire des formes es-
thétiques ou bien leur accélération sans borne, un syncrétisme totalisant les mouvements
de fond de notre époque, du passé et du futur. Un syncrétisme de la postmodernité exacerbé
et de la tradition dans son sens guénonien. Il nous faut donc structurer ces considérations
esthétiques. Tantot elles tendent vers la beauté du passé et sont des renaissances de frag-
ments formels ; tantot elles se veulent violemment modernes, post-modernes méme. Je
pense qu’une syntheése est possible, un syncrétisme de la tradition et de la postmodernité.

Nous aurions donc ici une enveloppe de 1’ceuvre par la technique, le corps, postmoderne, et
un concept, une ame, traditionnel. Il y aurait une logique exotérique et ésotérique.

70



Le terme « postmoderne » est sans doute inadéquat, car déja galvaudé¢ et représentant un
style d’architecture, avec Ricardo Bofill, par exemple, qui a lui-méme fait renaitre le clas-
sicisme dans 1’architecture. Toutefois, la postmodernité, en tant que phénoméne social,
tient un tout autre sens : un phénoméne d’évolution de la société moderne vers celle de la
postmodernité, qui est la ndtre actuellement. Or, comme nous le savons, la postmodernité
est simplement ce qui précéde la modernité, rien de plus. Ainsi, nous devons chercher un
nouveau terme pour notre civilisation, notre civilisation de I’accélération technologique et
de I’atomisation des sociétés vers 1’individu en tant qu’entité propre.

Au final, le concept et le mouvement artistique que je pressens sont déja induits dans mes
productions et celles des artistes de notre époque. Il nous faut les déchiffrer formellement
et dans leur processus afin de découvrir ce que I’inconscient collectif souhaite nous dire.
Nous pourrions nous demander si, dans ce monde de nucléarisation des pratiques et prin-
cipes, il ne faudrait pas revenir a un age des mouvements artistiques, recréer ces parties
politico-artistiques et faire consensus vers un renouveau de la civilisation occidentale bas¢
sur le modernisme et la tradition antique et métaphysique. Certainement pas : le mouve-
ment de notre monde n’est pas celui des anciennes communautés artistiques ou politiques.
L’art ne doit pas étre politique ; il est au-dela de cela.

Prenons, pour développer notre pensée, certains des éléments structurants et persistants de
notre monde. Nous avons dit que I’artiste, en tant qu’individu, est a la base du changement
présent et a venir. Ainsi, I’artiste actuel se doit d’étre individué au plus extréme : il doit
créer sa propre avant-garde personnelle, ’artiste doit étre de la dynamite. Ce principe d’in-
dividuation est, d’une part, au coeur de notre société actuelle, mais aussi au ceeur de 1’étre
artiste. Il nous faut embrasser cette réalité.

D’autre part, nous avons bien entendu la réalité technologique. Prenons, par exemple, 1’art
génératif. C’est aujourd’hui une des pistes de recherche fondamentale de notre temps.
Nous pourrions, dans une logique syncrétique, partir des formes archétypales de 1’archi-
tecture et les modifier via la génération automatique. Ce faisant, la tradition n’est plus
visible, mais enfouie dans I’ceuvre. Il est possible d’utiliser les machines, les intelligences
artificielles, afin de modifier, de faire muter la tradition et de la faire passer a un autre stade,
une transcendance par la machine.

Penchons-nous d’ailleurs sur ’architecture. L’érection d’une cathédrale est le plus bel
exemple de la poésie et du romantisme de I’homme. Ce geste, a priori hors de tout utilita-
risme, est néanmoins I’image de la création et de la fondation des édifices les plus opulents
de la vieille Europe. Il nous faut sortir de 1’utilitarisme froid et pouvoir recréer ce genre
d’ceuvres en pure perte, or du fonctionnalisme : un art pour I’art, un art de la transcendance.
Dans un méme sens, on peut noter la cohérence spirituelle du modernisme vis-a-vis des
volumes simples des temples du monde antique. L’architecture brute est spirituelle dans
son essence, le monolithe architectural tient en Iui une métaphysique.

En revenant au Corbusier :

71



3« L’architecture a des destinées plus graves; susceptible de sublimité, elle touche les ins-
tincts les plus brutaux par son objectivité; elle sollicite les facultés les plus élevées par son
abstraction méme. L’abstraction architecturale a cela de particulier et de magnifique que se
racinant dans le fait brutal, elle les spiritualise, parce que le fait brutal n’est pas autre chose
que la matérialisation, le symbole de 1’idée possible. Le fait brutal n’est passible d’idées
que par I’ordre qu’on y projette. Les émotions que suscite 1’architecture émanent de condi-
tions physiques inéluctables, irréfutables, oubliées aujourd’hui.

Le volume et la surface sont les éléments par quoi se manifeste 1’architecture. Le volume
et la surface sont déterminés par le plan. C’est le plan qui est le générateur. Tant pis pour
ceux a qui manque I’imagination ! »

Ainsi, il nous est autorisé¢ d’affirmer que I’art, au-dela de toute considération rationnelle,
tient en lui une nature purement métaphysique et spirituelle. Méme les modernistes, qui
parlaient des proportions des volumes, trouvaient en eux une sacralité des regles géomé-
triques et de I’harmonie mathématique. Il est vrai que, pour le monde postmoderne, il y
a eu une réelle perte de considération spirituelle. Maintenant, la machine est un monstre
froid dirigeant nos moindres pensées, nos moindres facons de faire. Notre monde est régi
par cette machine, et le colt de ce fonctionnalisme est la perte de I’ame au profit de cette
derniére. Je pense qu’il faut insuffler une ame a cette machine, non pas la détruire, mais
I’animer.

C’est ainsi que je parle d’un syncrétisme, un amalgame contre-intuitif devant faire naitre
un nouveau systeme de compréhension du monde de la création. Prenons I’homme indivi-
dué, faisons-le dialoguer avec la froide machine, laissons cet individu artiste animer la ma-
chine, lui donner un nom. Rendons a la modernité une métaphysique de I’individu sacré.

4. Surmodernisme

Avant de développer la nécessité d’un dépassement de la postmodernité, il est important
de se questionner a nouveau sur le caractere de la modernité. Est-ce une époque, un courant
de pensée, une évolution technologique? C’est tout cela a la fois. Certains diront que la
modernité a commencé avec I’apparition de la machine a vapeur, d’autres avec la Révolu-
tion frangaise, ou encore plus loin, durant la Renaissance. En vérité, la modernité est plutot
la modification de ’homme au cours des derniers siecles.

37 Le Corbusier, Vers une architecture, Paris, Champs Flammarion, pp. 15 16 (architecture brute = spiritua-
lisée).

72



Le mouvement moderniste a tenté¢ d’en rendre compte avec le cubisme ou encore ses ma-
chines a habiter. La modernité a de tout temps €té source de critiques, tantot meurtriere des
traditions, ou encore machine a broyer le prolétariat. Or, j’affirme que, sans la modernité,
les hommes seraient restés a 1’état de sauvages illettrés. L’apparition de I’imprimerie, par
exemple, ne serait-elle pas le commencement de la modernité dans la diffusion du savoir?
La modernité, malheureusement, ne se suffit pas a elle-méme, elle qui est plus qu’autre
chose une machine, un outil au service des étres humains. Je pense donc qu’il est désor-
mais nécessaire, avec la mort de Dieu provoquée par cette derniére, de dépasser et surpas-
ser la modernité.

Le concept de surmodernisme m’est apparu un soir, peu avant le sommeil, lors d’une phase
de méditation. Cette découverte est devenue 1’un des centres de ma pensée et oriente dé-
sormais mes recherches artistiques. Le concept de surmodernité n’est pas nouveau et a déja
¢été utilisé pour la définition de nos sociétés par 1’anthropologue Marc Augé. Ce dernier
définit, par ce terme, une modernité en exces. Le surmodernisme et la surmodernité qu’il
induit sont différents dans notre définition. Il est effectivement en exces, mais tient en lui
une dimension métaphysique fondamentale. Ci-dessous, les notes brutes écrites lors de
I’apparition de cette idée :

« Notes de la nuit du 15/01/2025 :
Surmodernisme : = transcendance de la modernité et ne la précéede pas simplement (post-
modernité)

Cf surréalisme transcendance de la réalité

Le surmodernisme peut transcender la modernité par [ utilisation des symboles tradition-
nels situés dans [’inconscient collectif (Jung)

Le Surmodernisme n’est pas simplement [’accélération ou I’amplification de la modernité
par la technique et la technologie, il est aussi la transcendance de la modernité par une
métaphysique (Cf. Altar).

Ce que je définis comme surmodernisme est le mouvement de [’avant-garde du XXle siecle.
1l est surmoderne par la forme et le concept. Nous utilisons les nouvelles technologies
comme vecteur de sens : [’homme est au milieu de ce mouvement.

De par sa pensée créative il dirige a la machine. Sa vocation est la transcendance de
[’homme moderne par la création. Je parle de transcendance, car nous voulons dépasser
le modernisme utilitaire et le transposer a la sphere métaphysique, métapolitique.

La machine est utilisée comme outil de représentation de [’inspiration de [’homme.

L’ homme surmoderne et [’artiste surmoderniste sont les nouveaux surhommes devant deé-
passer [’homme moderne par [’action et le mouvement.

73



Surmodernisme = insuffler [’ame a la modernité

1l y a syncrétisme entre la modernité au niveau formel et la tradition au niveau métapsy-
chologique.

Surmodernité -> dépasser la modernité ! -> sopravivere.

C’est I’acte de survie de notre civilisation occidentale. Ici la modernité et le progres tech-
nologique sont compris comme facteurs essentiels de notre civilisation. D 'un point de vue
métaphysique nous nous situons au niveau du surhomme nietzschéen. Donc traditionnel et
aristocratique.

-> Un mouvement de révolution voulant imposer la domination d’une élite surmoderne
et aristocratique pour remplacer [’élite bourgeoise moderne et décadente. Ici nous ne
sommes pas réactionnaires, car nous voulons dépasser la modernité. Notre regard se porte
vers le futur.

Nous ne sommes pas post moderne, notre volonté n’est pas simplement de précéder la
modernité, mais bien de la surpasser. Nous sommes surmodernes !

Nous surpasserons la modernité en lui insufflant une ame, une métaphysique, une cosmo-
gonie, une mythologie pour les millénaires a venir. Le réveil de [’occident démarre ici.

Le surmodernisme est un mouvement pour le deuxieme Millénaire. »

Ainsi, suite a cet éclair, je pus apercevoir I’idée d’un nouveau mouvement pour 1’art, pour
notre civilisation. Au vu de la définition du modernisme et de son fonctionnalisme, il me
parait clair que 1’idée d’un surmodernisme venant dépasser la simple fonction est cohé-
rente a notre époque. Ainsi, cette idée m’est apparue en tant que paradigme civilisationnel
et création d’un nouveau dogme, se basant sur la modernité, mais en y insufflant une ame
qui porte les traditions enfouies en chacun de nous. La surmodernité est donc le surpas-
sement de la modernité et ’avénement d’un nouvel age. Quand je parle de surmodernité,
ce n’est pas simplement son accélération technologique, mais bien sa transmutation en un
mouvement métaphysique, un syncrétisme salutaire devant pousser, par extension, I’indi-
vidu a se surpasser.

Ici, le préfixe sur-modernité est entendu comme celui de sur-vivre. En prenant les traduc-
tions italiennes sopravvivere et supervivere en latin, nous avons ici le fait d’étre au-dessus.
Comme pour sur-vivre, étymologiquement, nous avons 1’idée de «vivre au-dessus» de la
modernité.

Ainsi, pour la surmodernité telle que nous la comprenons, il n’y a pas seulement le fait
d’une modernité en exces, mais bien une volonté de transcender la modernité — étre

74



au-dessus de la modernité. Il n’est pas question ici d’un ordre quantitatif, mais bien qua-
litatif. Le surmodernisme est alors entendu comme une transcendance de la modernité, a
I’instar de la postmodernité qui, elle, n’est que la continuation sans ame du modernisme.

Le surmodernisme part donc de la modernité. L’homme, désormais, a enterré la tradition,
il a tué Dieu. L’homme est donc devenu moderne, mais, ce faisant, cet homme moderne a
perdu son sens. Cette modernité a permis la destruction de la morale passée sans toutefois
la remplacer métaphysiquement. La modernité a eu un effet mécanique écrasant ’homme,
mais lui permettant, par la méme occasion, d’entrevoir une certaine évolution par la tech-
nique. Le surmodernisme, loin de n’étre qu’un simple progressisme accéléré de la moder-
nité, est plutdt la volonté de créer une nouvelle métaphysique qui viendrait augmenter et
transcender la modernité. Ici, point de retour, mais un élan en avant, un mouvement positif
et créateur d’un nouveau paradigme civilisationnel, tout en embrassant les découvertes de
la modernité. Cette nouvelle métaphysique puisera a la source méme de la tradition, dans le
coeur nucléaire de notre inconscient collectif, ce afin de doter ’homme postmoderne d’une
philosophie de la volonté de puissance et de I’acte de création comme acte de foi.

Le surmodernisme tend donc a un syncrétisme de croyances dans sa nature moderne et
donc multiculturelle. Comme pouvait I’affirmer Jung, 1’inconscient collectif, et donc les
archétypes et mythes qui en découlent, ont souvent les mémes attributs entre une civilisa-
tion et une autre. Ainsi, nous parlerons d’un Occident qui s’est étendu a travers le monde,
un mouvement global de la création. J’ajouterais méme ici qu’en soi, la postmodernité et
son individuation extréme sont désormais le seul vecteur de spiritualité. A mon sens, il
nous faut militer pour un Occident-monde, par 1’individuation de chacun. Nous pouvons
ici citer encore une fois Jung :

38« Le monde avait non seulement perdu son caractére divin; il avait aussi perdu son carac-
tere spirituel. En transposant le centre d’intérét du monde intérieur au monde extérieur, la
connaissance de la nature a infiniment grandi en comparaison de ce qu’elle était autrefois;
mais la connaissance et I’expérience du monde intérieur ont diminué en proportion. »

Les traditions ancestrales se trouvant au sein de notre inconscient collectif sont accessibles
par I’individuation. Nous pouvons les voir, les ressentir. Le surmodernisme se veut étre un
mouvement pour sortir cette civilisation de la torpeur et de ’immobilisme, voire pire, du
nihilisme dans lequel elle se trouve. A I’heure actuelle, toute volonté de dépassement est
vue comme quelque chose de dangereux et donc a éviter. Prenons, par exemple, I’écologie
politique ou encore ses déviations comme |’animalisme, le véganisme et tous ces mou-
vements antihumains. Toute évocation d’une volonté de puissance est vue par ces icono-
clastes post-chrétiens comme un crime fait a I’encontre du faible, des autres especes, de la
planéte, en clair, de ’'univers entier. Il faudrait, au contraire, s’effacer totalement, renoncer

3 Carl Gustav Jung, Métamorphose de 1’ame et ses symboles, Paris, Le Livre de Poche, p. 154 (avec I’ap-
parition de la science).

75



a son ego. Ces personnes, une grande partie de nos contemporains, sont dans une démarche
suicidaire.

Ce que propose le surmodernisme est, au contraire, un mouvement de vie. Un élan vital.
Faire enfin renouer la civilisation occidentale avec la confiance en 1’avenir. Rien n’est per-
du, et c’est notamment grace a cette modernité tant décriée. Elle reste le mouvement qui
a le plus durablement impacté le monde. Par la modernité, le monde s’est occidentalisé. Il
s’agit donc de partir de la modernité comme nouvelle base de notre civilisation. Le surmo-
dernisme doit donc avoir un caractere philosophique de transcendance du soi, mais aussi
un caractere opératif de dépassement par 1’utilisation de 1’outil machine. Ce mouvement
est viscéralement tourné vers le futur. Le surmodernisme, au-dela d’une simple glorifica-
tion de la modernité, est bien le dépassement de cette derniére, ceci via I’insufflation d’une
ame métaphysique par 1’individu et la tradition enfouie dans 1’inconscient collectif.

D’un point de vue esthétique, le surmodernisme embrasse totalement 1’usage de tous les
médiums en tant que pratique créative, tel que défini précédemment. Il embrasse de méme
tous les outils technologiques présents et a venir, qu’ils soient numériques, génératifs,
automatisés, robotisés, etc. Concernant 1’art numérique ou digital, par exemple, ce monde
virtuel et éthéré n’est pas sans rappeler les tableaux des peintres surréalistes. Le surmo-
dernisme se rattache intimement au surréalisme d’un point de vue esthétique, mais aussi
conceptuel ; dans son aspect transcendantal de découverte d’un nouveau royaume méta-
physique et parapsychologique. A I’image de Breton, Dali, Ernst, Magritte ou Miré, qui
réussirent a mystifier leur mouvement par le biais de leur psyché et de 1’étude de I’in-
conscient.

Il peut aussi étre intéressant de parler, dans une optique surmoderne, de symbolisme
technologique ou symbolisme technique. Le symbolisme figuratif, ou encore le symbo-
lisme romantique du XIXe siécle, étant déja explorés, nous partons de la modernité pour en
ressortir les symboles des formes modernes, abstraites, techniques. Le symbolisme, étant
de nature spirituelle et touchant a I’inconscient collectif, cela me parait pertinent.

La modernité a fait son ceuvre dans la destruction, aussi malheureuse que salvatrice, des
anciennes croyances. Nous pouvons désormais nous diriger vers un syncrétisme spirituel
et symbolique destiné a représenter la culture et ses croyances du passé, mais intégré dans
les nouvelles formes techniques, technologiques, modernes, surmodernes de nos sociétés.
Ce qui est enfoui au cceur de notre inconscient rejaillit en signes exprimés via les formes
contemporaines. Ainsi, I’usage des nouvelles technologies comme vecteur de symbole est
au cceur de cette démarche, une démarche se portant aussi sur les sciences de la psychana-
lyse, mais a I’échelle d’une civilisation. Ce qui est enfoui ne disparait pas : il rejaillit sous
d’autres formes. Le surmodernisme est avant tout un acquiescement total a la création sans
borne et a I’émancipation de ’artiste en tant qu’individu créateur. Aucun médium n’est
interdit, aucune technique n’est proscrite, seule la création compte.

76



Nous comprenons donc ici que I’objet de ce livre tient plus a la découverte d’un nou-
veau paradigme artistique qu’a un simple manuel du devenir artiste. Au contraire, ici, nous
utiliserons le savoir «technique» de la psychologie de I’artiste comme outil pour tendre a
une nouvelle aire de création, celle de la surmodernité. Ainsi, nous positionnons I’artiste
en tant que centre de cette nouvelle cosmologie.

5. L artiste total

Ou se situe donc ’avant-garde aujourd’hui ? Certainement pas en France, du moins pas

au niveau académique et subventionné. Ici régne la médiocrité, I’entre-soi, I’idéologie. Le
pire étant la politisation de ces artistes « engagés ». Ils ne se rendent pas compte que leur
art, leurs ceuvres, sans les subventions du méme Etat qu’ils exécrent, ne pourrait voir le
jour. Ces artistes sont d’une assurance d’eux-mémes frisant le ridicule. Ils ne se rendent pas
compte qu’ils recréent ce qui a déja été fait cinquante, voire un siécle auparavant. En soi,
la politisation de I’art est un probléme ; effectivement, comme développé précédemment,
le fait de politiser I’art ne fait que le mettre au niveau de son époque. Une ceuvre politisée
n’a d’horizon que le présent ou le futur immédiat. Ces dernieres n’auront pas la force de
représentation d’un Caravage, par exemple. Les faits politiques sont effectivement des épi-
phénomenes dans I’histoire de ’art, mais aussi dans I’Histoire. L’art ne peut et ne doit pas
étre politique. L’art ne peut se réduire a un phénomene aussi corrélé avec les humeurs de
I’époque. L art politique est voué a disparaitre avec son temps. L’art, au contraire, détient
une force bien plus profonde et plus éternelle que le commentaire politique. Ainsi, je pris
pour voir disparaitre les subventions, pour que les artistes puissent découvrir la véritable
force de I’art.
Victor Papanek est mort, aux designers « engagés» : arrétez de le ressusciter et laissez-le
reposer en paix. Les domes géodésiques et Buckminster Fuller I’ont démontré, ils ne sont
pas I’horizon indépassable de I’architecture, ces derniers brilent. L’ancien monde que
vous tentez de faire renaitre, tels les nécromanciens du mauvais gotit, a fini son travail de
libération des esprits : laissez reposer ces pensées. L’avant-garde est bouillonnante d’une
rage générationnelle. Une flamme couve, et cette derniére ne saurait tarder a se propager
en un immense incendie.

L’avant-garde actuelle est celle que je définirais comme surmoderne. D une part, trés por-
tée sur les nouveaux moyens de production a I’image du modernisme, mais aussi en quéte
d’un sens métaphysique plus profond. Ceux-la forment I’avant-garde véritable, les vrais
découvreurs, les artistes qui écriront I’histoire de ’art. IIs sont souvent, sans le savoir — du
moins pour I’instant — les vrais porteurs de leur époque, ceux qui, plus tard, permettront
de déchiffrer la matrice de I’inconscient collectif de notre temps. Ces artistes sont au-dela
de I’académisme : ils ne copient pas, ils créent.

77



En revenant sur la localisation exacte de cette avant-garde, il n’y en a pas. Le régionalisme
dans I’art tend a I’inefficacité des ceuvres. L’ ceuvre d’art total se doit d’étre universelle ou,
au moins, civilisationnelle. Le Corbusier avait raison de parler de la bigoterie des artistes
régionalistes. Effectivement, dans notre monde individualisé, plus de groupes, de mouve-
ments structurés autour d’un chef, a I’image des surréalistes de Paris, par exemple. Les
places fortes de I’art sont désormais éparpillées dans les grandes villes-mondes. Ces places
fortes ne sont pas les centres de création, mais ceux de monstration. Les artistes commu-
niquent désormais entre eux via les terminaux digitaux ; nul besoin, désormais, d’étre
«quelque part» — le monde de I’art est partout.

Mais alors, comment définir 1’artiste surmoderne, 1’artiste du futur? Est-ce qu’un retour
des formes traditionnelles ne pourrait pas étre la nouvelle avant-garde? A I’image de la
Renaissance ? Non.

Il se doit d’étre radical, et ce afin d’imposer sa vision du monde via ses ceuvres. Il impose
son univers de création, sa cosmologie. Il est le centre de gravité du monde. L’artiste sur-
moderne doit étre artiste total. Il ne doit pas se contraindre a un seul médium. L’ceuvre, le
grand ceuvre d’un artiste, doit étre vue et entendue dans sa totalité, sa globalité, et toutes
les imbrications que cela induit. Comme nous le rappelle Hegel dans son Introduction a
[’esthétique :

¥« Celui qui n’a que du talent ne peut obtenir des résultats appréciables qu’en se confinant
dans une branche spéciale de 1’art; mais, pour réaliser la perfection en soi-méme, il faut
étre dou¢ pour I’art en général et sentir en soi I’inspiration que seul possede le génie. Aussi
bien le talent sans génie ne dépasse les limites d’une habileté purement extérieure. »

Choisir d’embrasser tous les secteurs de la création, ¢’est faire preuve de résistance contre
I’injonction moderne de la spécialisation. L’homme n’est et ne sera jamais une machine.
La machine, cependant, dans sa forte capacité de spécialisation, doit étre utilisée par 1’ar-
tiste, le créateur total. Il est maintenant clair que 1’art doit évoluer avec ses moyens tech-
niques contemporains. Que ce soit Marinetti ou Benjamin, outre des divergences d’ordre
politique, le constat est le méme. Aujourd’hui, il faut donc prendre a bras le corps les nou-
velles technologies, que ce soit I’IA ou les moyens de production automatisés.

I1 est possible de faire cela sans tomber dans le piége de la masse et de préserver la non-re-
productibilité des choses afin de créer une rareté non plus naturelle, mais artificielle. Avant,
il fallait choisir de reproduire une ceuvre. Maintenant, il faut choisir de ne pas la reproduire,
les ceuvres étant désormais intrinséquement reproductibles. Il est donc nécessaire de rendre
I’ceuvre d’art au domaine de 1’¢litisme et non plus au domaine de la masse. Revenir au
qualitatif en refusant le quantitatif.

Nous 1’avons aussi vu : au-dela de ces considérations sur le role de ’artiste dans notre

% Hegel, Introduction a I’esthétique - Le beau, Paris, Champs, p. 357 (art total = génie).

78



temps et sa place dans la société, il y a des choses plus profondes et vectrices de change-
ment. Ainsi, la conscience des cycles complexes de création, de I’inversion des valeurs,
de I’individu sacré comme bases métaphysiques est essentielle au niveau de la psyché de
I’artiste afin de pouvoir faire ceuvre en toute liberté, et ce en cherchant la transcendance
par la création. L’ame de I’artiste, de 1’individu, doit tendre a ce que Nietzsche appelait le
surhomme. Nous avons aussi pu voir que 1’artiste, par sa métaphysique propre, peut rendre
opératives sa création et son ceuvre par 1’accélération des cycles de création. I1 est le mage
et le chaman. Cette accélération pouvant aussi étre comprise en tant qu’outil de change-
ment de paradigme. Ainsi, en partant de I’individu, des fondements mémes de notre société
postmoderne, il nous est possible, par la figure de I’artiste, par la création de cosmogonies
artistiques, de rentrer dans une nouvelle aire esthétique et civilisationnelle. L’artiste est
aujourd’hui le centre, le point focal de I'univers.

79



BIBLIOGRAPHIE

Hannah Arendt, La crise de la culture, Paris, Folio Essais
Aristote, Poétique, Paris, Le Livre de Poche

Walter Benjamin, L’ceuvre d’art a I’époque de sa reproductibilité technique,
Paris, Folio Philosophie

Charles Bobant, L’art et le monde, Paris, Mimesis

Marcel Duchamp, Duchamp du signe, Paris, Flammarion Champs

Umberto Eco, Art et beauté dans 1’esthétique médiévale, Paris, Le Livre de Poche
E.H. Gombrich, Histoire de 1’art, Paris, Phaidon

René Guénon, La crise du monde moderne, Paris, Kult

G.W.F. Hegel, Introduction a I’esthétique - Le beau, Paris, Flammarion Champs
Aldous Huxley, Les portes de la perception, Paris, 10-18

Carl Gustav Jung, Métamorphose de 1’ame et ses symboles, Paris, Le Livre de Poche
Le Corbusier, Vers une architecture, Paris, Flammarion Champs

Filippo Tommaso Marinetti, Manifeste du futurisme, publié¢ dans Le Figaro
Friedrich Nietzsche, Ainsi parlait Zarathoustra, Paris, Le Livre de Poche
Friedrich Nietzsche, Crépuscule des idoles, Paris, Folio Essais

Friedrich Nietzsche, Généalogie de la morale, Paris, Le Livre de Poche

Friedrich Nietzsche, L’ Antéchrist, Ecce Homo, Paris, Folio Essais

Friedrich Nietzsche, Le Gai Savoir, Paris, Le Livre de Poche

Friedrich Nietzsche, La naissance de la tragédie, Paris, Folio Essais

Friedrich Nietzsche, Par-dela le bien et le mal, Paris, Le Livre de Poche

Platon, Phédre, Paris, GF Flammarion



